

الدكتور بكر شيخ أمين

مُطالعات

في

الشِّعرُ المَلْوِكيُّ وَالْعُثمَانيُّ



دار العِلم للملائين

منظالعناث  
في  
الشِّعْرِ الْمَلْوَكِيِّ وَالْعَمَانِيِّ





الدكتور بكر شيخ أمين

shiabooks.net  
mktba.net رابط بديل

مُطَّالعات  
في  
الشِّعْرِ الْمَلْوَكِيِّ وَالْعَمَانِيِّ

دار العلوم الملايين

ص.ب ١٠٨٥ - بيروت

# دار العام للملابين

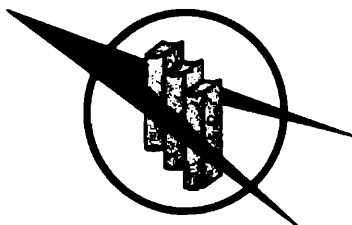
مؤسسة متخصصة للتأليف والترجمة والنشر

شارع مكار الياسان - بحث هنكتة المندو

منب ١٠٨٥ - متلفوت ٢٤٤٤٥ - ٨٦٦٣٩

رقم : ملابين - تلken ٢٣١١١ - ملابين

بيروت - لبنان



جميع الحقوق محفوظة

الطبعة الرابعة

كانون الثاني (يناير) ١٩٨٦

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله على ما أuan ، والشـكر له على ما وفـق وسدـد .

وبعد ، فهذا كتاب في دراسة شعر عصري المعاليـك والعـثـانـين ، جمعناه من حاضـرات أـلـقـيـناـها طـوـال سـنـوات ثـلـاث عـلـى طـلـاب السـنـة الرـابـعة من كلية الأـدـاـب بـجـامـعـة حـلـب ( ١٩٦٨ - ١٩٧١ ) ، حـاـولـنـاـ فـيـها أـنـ نـتـنـظر نـظـرـة جـديـدة فيـ شـعـرـ هـذـهـ الـحـقـبـةـ الـمـدـيـدـةـ مـنـ تـارـيـخـ أـبـدـنـاـ الـعـرـبـيـ ، وـنـقـومـهـ تـقـوـيـاـ جـديـدـاـ يـعـتمـدـ عـلـىـ الـدـرـاسـةـ الـمـوـضـعـيـ ، وـالـرـصـانـةـ الـعـلـمـيـ ، وـالـاجـتـهـادـ الشـخـصـيـ ، وـنـبـتـعـدـ عـلـىـ كـلـ تـأـوـلـ سـابـقـ ، أـوـ حـكـمـ قـالـهـ ، أـوـ نـظـرـةـ سـرـيـعـةـ ، أـوـ هـوـيـ جـارـفـ مـاـ اـسـطـعـنـاـ إـلـىـ ذـلـكـ سـبـيلـاـ .

ويـخـيـلـ إـلـيـنـاـ أـنـهـ مـاـ مـنـ عـصـرـ مـنـ عـصـورـنـاـ الـأـدـبـيـ أـصـابـهـ مـنـ الـظـلـمـ فـيـ الـأـحـكـامـ ، وـالـإـهـالـ فـيـ الـدـرـاسـاتـ ، مـاـ أـصـابـ هـذـاـ الـعـصـرـ وـتـالـهـ . وـأـكـثـرـ مـنـ هـذـاـ اـعـتـقـادـنـاـ الـجـازـمـ أـنـ هـنـاكـ عـمـلـيـةـ خـفـيـةـ تـهـدـيـ إـلـىـ صـرـفـ الـبـاحـثـيـنـ عـنـ دـرـاسـةـ هـذـهـ الـحـقـبـةـ ، وـالـاـكـتـفـاءـ بـحـكـمـ سـرـيـعـ ظـالـمـ عـلـيـهـ ؟ وـلـسـنـاـ نـدـرـيـ لـذـلـكـ سـبـيلـاـ ، اللـهـمـ إـلـاـ أـنـ يـكـونـ هـذـاـ الـعـصـرـ هـوـ الـذـيـ قـاـوـمـ جـعـافـلـ الـغـرـبـ الـقـيـ استـحـكـتـ حـيـنـاـ مـنـ الدـهـرـ فـيـ هـذـهـ الـبـلـادـ ، وـدـفـعـ الـوـثـنـيـةـ الـقـيـ جـاءـتـ عـلـىـ سـيـوـفـ التـارـيـ وـرـمـاـمـهـ ، وـمـلـاـ الـمـكـتبـةـ الـعـرـبـيـةـ الـقـيـ خـوـتـ بـمـصـيـةـ بـغـدـادـ وـسـواـهـاـ بـالـتـرـاثـ الـعـرـبـيـ وـالـإـسـلـامـيـ الـمـشـرقـيـنـ ، وـأـعـادـ إـلـىـ النـفـسـ الـعـرـبـيـةـ عـزـتـهاـ وـثـقـتهاـ . وـيـكـفـيـ سـبـبـ وـاـحـدـ مـنـ هـذـهـ لـيـشـعـنـ قـلـوبـ الـشـعـوبـيـنـ ، وـالـأـعـدـاءـ ، وـالـمـبـغـضـيـنـ ، وـالـمـارـقـيـنـ ، وـالـمـتـهـلـلـيـنـ حـقـداـ ضـدـ الـعـصـرـ ، وـآـلـهـ وـكـلـ مـاـ كـانـ فـيـهـ .

ويلوح لنا أن ما دفع بعض الباحثين إلى وصم العصر كله بـ «الانحطاط» ليس مردّه إلى ما في شعره ونثره من كثرة محنتات وزخرفات لفظية أو غير لفظية ، ولا إلى قلة ما فيها من معانٍ وفِكْرٍ وماء ورواء ؛ وإنما كان الدافع إلى التسمية أبعد من ذلك بكثير .

ونعتقد أن هذا الدافع يتضح جلياً بعد أن نضرب مَثَلَيْنَ اثنَيْنِ أو لهما من هذا العصر الذي نحاول دراسته ، وثانيهما من العصر الحديث الذي نعيشه وتنفسه .

\* \* \*

### ١ - قال أحد شعراء العصر المملوكي :

لِقْلُبِيْ ، حَبِيبِيْ ، مَلِحْ ، طَرِيفِيْ بَدِيعِيْ ، جَيْلِيْ ، رَشِيقِيْ ، لَطِيفِيْ وبطريقة تبادل مفردات هذا البيت ، وتقديمها ، وتأخيرها ؛ يمكن صنع أربعين ألفاً وثلاثة وعشرين بيتاً من هذا الذي ذكرنا . ولقد وضعنا في ثانيا الكتاب طريقة التبادل .

\* \* \*

وشاعر آخر من العصر العثماني نظم أبياتاً يؤرخ فيها عرساً جرى بمدينة حلب ، فجعل بجموع الحروف المهمة في البيت الأخير موافقة لتاريخ العرس ، وهو سنة ( ١١٣٠ھ ) ، كما جعل بجموع الحروف المعجمة في البيت الأخير ذاته توافق التاريخ نفسه ، وأضاف إلى هذه اللعبة ذكر التاريخ صراحة . وهذه هي الأبيات :

أيتها الكامل ! يا من أخبرت عن علاء فلة بعد فنة  
لكل في مقرد بيت مُثبنة  
بحصريح ، وحرف أهملت مُختبنة  
عم حَوْل وسرور العرس وهذا  
مو ثلاثون ألف ومنة

ومثل ذلك كثيـر ؟ حق لنجـد قصـائد تقرـأ أفقـياً فـتكـون مدـحـياً ، وـتـقـرأ عـودـيـاً فـتكـون هـجـاءـاً .. أو تـقـرأ قـراءـة عـادـية فـتـحـل لـونـاً مـن المـعـنى ، فـإـذـا قـرـئـت مـعـكـوـسـة مـن آـخـرـها إـلـى أـوـلـهـا فـإـذـا مـعـناـهـا مـضـادـاً لـشـكـلـ السـابـق .

\* \* \*

٢ - بـاـبـلـوـ بـيـكـاسـوـ زـعـيمـ الرـسـامـينـ الـمـعاـصـيـنـ السـرـيـالـيـيـنـ ، خـطـرـتـ لهـ يـوـمـاـ فـكـرـةـ عـابـثـةـ سـاخـرـةـ ، ثـمـ نـفـذـهـاـ عـمـلـيـاـ . ذـلـكـ أـنـهـ جـاءـ بـقـطـعـةـ قـاشـ بـيـضـاءـ ، وـقـرـبـهـاـ مـنـ ذـنـبـ حـارـ مـرـبـوـطـ ، بـعـدـ أـنـ صـبـغـ الذـنـبـ بـأـلـوانـ مـخـلـفـاتـ ، وـأـغـرـىـ الـهـارـ بـتـحـرـيـكـ ذـنـبـ يـيـنـاـ وـيـسـارـاـ ، صـعـودـاـ وـهـبـوـطاـ؛ وـبـيـكـاسـوـ مـسـكـ بـقـطـعـةـ القـهـاشـ بـجـيـثـ يـتـعـرـكـ الذـنـبـ المـصـبـوغـ عـلـيـهـاـ ... وـمـاـ هـيـ إـلـاـ دـقـائقـ حـقـ اـرـتـسـمـتـ عـلـىـ القـهـاشـ خـطـوطـ ... طـبـيعـيـ أـنـ لـاـ مـعـنـىـ لـهـاـ .

ثـمـ بـدـاـ لـلـرـسـامـ السـاخـرـ أـنـ يـكـلـ لـعـبـتـهـ ، فـجـعـلـ هـذـهـ القـهـاشـ إـطـارـاـ جـيـلاـ ، وـوـقـعـ فـيـ أحـدـ أـطـرـافـهـ ، وـأـرـادـ أـنـ يـخـتـارـ لـهـاـ اسمـاـ؛ وـدارـتـ فـيـ ذـهـنـهـ تـسـمـياتـ كـثـيـرـةـ ، وـتـحـيـرـ فـيـ أـيـهـاـ أـدـعـىـ لـلـإـثـارـةـ وـاهـتـامـ النـاسـ وـالـنـقـادـ وـإـعـجـابـهـمـ .. وـكانـ منـ تـلـكـ الـأـسـمـاءـ : «ـالـفـارـسـ المـهـزـوـمـ»ـ، وـ«ـأـصـيلـ الـبـعـرـ»ـ، وـ«ـعـنـكـبـوتـ الـفـكـرـ»ـ، وـ«ـدـمـعـةـ الـعـاشـقـةـ»ـ، وـ«ـأـغـنـيـةـ الـفـراـشـةـ»ـ، لـكـنـهـ رـفـضـهـاـ جـيـلاـ؛ وـاختـارـ عنـوانـ «ـطـحـالـبـ الصـبـاـيـاـ»ـ لـأـنـ لـاـ مـعـنـىـ لـهـاـ العنـوانـ .

فـيـ الـيـوـمـ التـالـيـ عـرـضـ بـيـكـاسـوـ «ـطـحـالـبـ الصـبـاـيـاـ»ـ فـيـ أـحـدـ الـمـارـضـ ، وـتـقـدـمـ نـقـادـ الـفـنـ نـخـوـهـاـ ، يـدـرـسـوـهـاـ ، وـيـحـلـوـنـهـاـ ، وـيـسـتـبـطـونـ مـنـهـاـ روـائـعـ الـإـبدـاعـ لـلـفـنـانـ الـفـظـيمـ .. فـهـذـاـ يـصـفـهـ بـبـيـدـيـعـةـ الـقـرـنـ الـعـشـرـينـ ، وـذـاكـ يـقـولـ عـنـهـاـ إـنـهـ مـعـجـزةـ لـيـسـ فـيـ التـارـيـخـ لـهـ مـثـيلـ ، وـآـخـرـ يـنـعـتـهـ بـرـائـعـةـ الـفـنـ الـمـعـاصـرـ .. وـنـاقـدـ عـجـزـ عـنـ إـيجـادـ الـكـلـمـاتـ الـمـنـاسـبـ الـمـعـبـرـةـ عـنـ إـعـجـابـهـ وـإـفـتـانـهـ؛ وـلـمـ يـنـسـ كـلـهـ مـنـ هـؤـلـاءـ الـنـقـادـ أـنـ يـتـحدـثـ مـطـوـلـاـ عـاـ تـحـويـهـ مـنـ مـعـانـ وـإـيحـاءـاتـ .

وـتـنـاقـلتـ الصـحـفـ وـالـمـجلـاتـ حـدـيـثـ الـنـقـادـ ، وـنـقـلـتـهـ مـنـ لـغـةـ إـلـىـ لـغـةـ ، وـلـمـ يـقـيـدـ إـنـسـانـ حـبـ لـلـفـنـ الـأـصـيلـ إـلـاـ وـسـمـعـ أوـ قـرـأـ شـيـئـاـ مـاـ عـنـ «ـطـحـالـبـ الصـبـاـيـاـ»ـ .

وأخيراً ، بيعت اللوحة بثلاثمائة وخمسين ألف جنيه إنجليزي ، دفعها عاشق  
للفن الجميل .

\* \* \*

هذا مثلاً ، إن لم يكونوا متطابقين فيها – على الأقل – متقاربان ، إذ  
الأول يحمل في طواياه صورة من صور العَبَث في طريقة تبادل مفردات البيت  
الشعري ، أو يحمل صورة البراعة في حسن استخدام « حساب الجُمْعَل »  
وتركيب الحروف المهمة والمعجمة لتكون هذه أو تلك الرقم العددي ذاته ،  
ثم تحمل كلاماً الرقم ذاته موضحاً مذكوراً صراحة للمرة الثالثة .

أما المثل الثاني فهو عَبَثٌ مَحْضٌ ، وسخرية لا مراء فيها ، واستهزاء  
بالناس ونقد الفن الذين ينظرون بعيون غيرهم ، أو يبصرون بأذهانهم ..  
تشابه المثلان في المظهر ، واختلفا في الحكم .. وهذا هو الأمر العجيب ..  
البيت الشعري الذي يولد أربعين ألف بيت ويزيد هو « المخطاط » ، وأما  
« طحالب الصبايا » فهو « العبرية » أو « رائمة العصر » أو « ممجزة الفن  
الحديث » ..

ونتساءل ، نحن أبناء العربية ، عن الأسباب التي دفعت إلى هذين الحكين  
المتناقضين لأمرَيْن متأثليْن أو متشابهَيْن : أهو الإخلاص للفن والحقيقة أم  
هو الكفر الصراحت المبين بالفن والحقيقة ؟؟

لماذا كان « الشيء » العربي المخطاط ، والغربي ازدهاراً وإبداعاً ؟  
لماذا يدعون الدارسون والنقاد أدب العصرين المملوكي والعثماني بأدب المخطاط ،  
وينحون إجلالاً لطحالب صبايا بابلو بيكاسو وأمثاله ؟؟

ليس السبب – في ظننا – هو كثرة ما في هذا الأدب « العربي » من محسنات  
وزخرفات لفظية أو غير لفظية ولا إلى قلة ما فيه من ماء ورواء ، وليس مردّه

- كذلك - إلى روعة ما في هذا الفن «الغربي» من إبداع وعقرية ، بل إن الأمر لأبعد من ذلك بكثير .

هوية هذا النتاج «عربة» ووراء هذه العربية تكمن روح إسلامية .. أما هوية ذاك فهي «غربية» ووراء هذه الغربية تكمن روح يهودية صهيونية .

شاعر الانحطاط مسلم ، أما راسم «طحالب الصبايا» فهو يهودي العقيدة ، صهيوني الاتجاه ، معادي بالسرّ والجمر للعروبة والعرب ، والإسلام والمسلمين ، ماضياً وحاضرًاً ومستقبلًا .

لسان المدافعين عن المثل الأول قصير ، أو ضعيف ، أو مشلول ؛ ولسان المدافعين عن الثاني طويل ، أو قوي ، أو متحدث بكل لغة وبيان ..

جنود المثل الأول متخاذلون مستكينون ، وجنود المثل الثاني مهاجرون أقوياء ، يكتبون ويديمون ، ويترجمون وينشرون ، ويعلّون الآذان والأقواف ، والعيون ويصدّون الطرقات .

\* \* \*

وبعد ، فلسنا نريد أن نقول : إن أدب العصر الملوكي والعثماني أدب ازدهار ، ولا نريد أن نصفه بالحياة الحالصة والنشاط الجمّ والإبداع الذي لا إبداع بعده ، وإنما نريد أن تكون منصفين عادلين ، نصف القوي بالقوة ، والضعف بالضعف ، ونعطي كل ذي حق حقه .

كذلك لسنا نريد القول : إن جميع الأقطار العربية والإسلامية كانت في هذين العصرين على حد سواء في مستوى التعمير أو التفكير ؛ وكانت سائر الفنون الأدبية ، والعلماء ، على قدم المساواة رفعة أو هبوطاً ، إبداعاً أو إسفافاً .

إن الحكم ليختلف بين بلد وبلد ، وشاعر وآخر ، وعالم وعالم ، وفن وفن ، وعصر وعصر ، فعصر المأليك ليس كعصر العثمانيين ، وبداية كل منها لا تشبه نهاية ، وهكذا ..

\* \* \*

ولئن صحَّ ما وُصِفَ به كثيرون من أدب هذا العصر بالضعف، فإنه لا يصح في نتاج العصر كله.. فلقد كان من رجاله وعلمائه ابن تيمية، وابن الجوزي، وابن الق testim، وابن خلدون، والسيوطي، وابن الفارض، وابن عربي، والقلنقيشندري، والنُّوَيْري، والعُمَرِي، والسرخسي، وابن منظور، وألاف أمثالهم ..

إن عصرًا فيه بعضٌ من هؤلاء.. حرام أن يكون عصر الخطاط؛ وإنه لأولى بنا أن نسميه كما سميَنا سواه، فقلنا: عصرٌ أمويٌّ، وعصرٌ عباسيٌّ، وعصرٌ أندلسيٌّ؟ نسبةً إلى لون الحاكمين أو تسمية المنطقة؛ ومن هنا رجعنا إطلاق اسم: العصر الملوكي والعصر العثماني.

\* \* \*

أما خطة هذا الكتاب فقد كانت على الشكل التالي: بدأنا بعرض عام للبيئة السياسية والاجتماعية والفكرية التي نظم فيها هذا الشعر لتكون أساساً ومرتكزاً للدراسة، ثم اثنينا إلى دراسة الإنتاج المنظوم: ما درج على سنن الأقدمين من أغراض، وما جدَّ من فنون وأشكال، وانتهينا بعد ذلك كله إلى التقويم والحكم.

كل ما نرجوه أن تكون قد قدمتنا شيئاً زهيداً من الخدمة لهذه اللغة التي بها نعتز، ولهذا التراث الذي به نفاخر، وأسهمنا بقسط زهيد في تعريف أبنائنا وإخواتنا تاريخ أمتهن وتراثها.

فإن حالفنا التوفيق فيما ذهبنا إليه، فذلك قصدنا، وإنلا فعذرنا أتنا اجتهدنا مخلصين.

والله نسأل أن يقبل منا هذا العمل المتواضع، ويكتبه سطر خير في سجل عملنا، ويؤخره لنا ل يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون، إلا من أتى الله بقلب سليم.

حلب ٤ جمادى الثانية ١٣٩٢ هـ

١٥ تموز (يوليو) ١٩٧٢ م

بكرى شيخ أمين

## البَابُ الْأَوَّلُ

البيئة العامة للعصرين المساوكي والعماني



## الفَصْلُ الْأَوَّلُ

# البِيَعَةُ التَّارِيخِيَّةُ

درج المؤرخون على أن يقسموا تاريخ العباسين إلى أربعة عهود :

- ١ - العهد الذهبي : ويمتد من سنة ١٣٢ هـ إلى ٢٣٢ هـ / ٨٤٧ - ٧٥٠ م.
- ٢ - والتركي : من ٢٣٢ إلى ٣٣٤ هـ / ٨٤٧ - ٩٤٦ م.
- ٣ - والبوهي : من ٣٣٤ - ٤٤٧ هـ / ٩٤٦ - ١٠٥٥ م.
- ٤ - والسلجوقي : من ٤٤٧ - ٦٥٦ هـ / ١٠٥٥ - ١٢٥٨ م.

ويحددون انقضاء أجل هذه الدولة بدخول المغول مدينة بغداد، وقضائهم على معالم الحضارة فيها . وكان ذلك سنة ٦٥٦ هـ / ١٢٥٨ م.

ولئن كانت الخطوط العامة لهذا التقسيم صحيحة إن التاريخ العثماني بعد العهد الذهبي الأول لم يكن أكثر من سلسلة أسماء خلفاء ، بل لم تعدد مهمه الخليفة - أحياناً - أكثر من التوقيع على المراسيم التي يصدرها الوزراء وقادة الجيوش .

ولقد أفضى المؤرخون في استقصاء العوامل التي دفعت الخلافة العباسية إلى الانهيار فالزوال ، ويعنينا أن نستذكر بعضها منها لعلها تفيينا في رسم البيئة التاريخية للعصر العثماني . وقد تجدرت معظم أسباب الانهيار ذاتها في العصور التالية ، فأؤديت بها إلى النتيجة التي آلت إليها الدولة العباسية .

اعتمد العباسيون على الموالي الذين قاتلتهم على أكتافهم ، وأهملوا العنصر العربي إهالا ظهر أثره في بعض الحركات التي كانت نتيجة سخط العنصر العربي على العنصر الفارسي . ولما ولي المعتضم الخلافة – وكانت أمها تركية – أهمل العنصر العربي والفارسي ، واعتمد على الأتراك الذين اخدهم حرسا له ، وأسند إليهم مناصب الدولة ، كما فعل أخوه المأمون مع الحراسانيين ، فكان المعتضم أول خليفة عباسي استعان بالأتراك<sup>(١)</sup> ، وأسند إليهم مناصب الدولة . وكان يرى أن دولته لا بد أن يقوم بحراستها جيش قوي ، فاستكثر من الأتراك . وكانوا يجلبون من أسواق الرقيق في بلاد ما وراء النهر . وانخذل من حسن هنديتهم ، وجمال منظرهم وشجاعتهم ، ونكسهم بأهداب الإسلام سببا للاعتماد عليهم . فولاهم حراسة قصره ، وأسند إليهم أعلى المناصب ، وقلدهم الولايات الكبيرة ، وأدر عليهم الهبات والأرزاق ، وأثراهم على الفرس والعرب في كل شيء<sup>(٢)</sup> .

وسار الخلفاء من بعده على سنته ، فأخذوا يقطّعون الأتراك الموالي الولايات الإسلامية على أن يؤدوا لدار الخلافة جزية معينة . وقد جرت العادة أن يستخلف هؤلاء الأتراك نوابا عنهم يحكمون هذه البلاد باسمهم ، ويبيرون في بغداد إلى جانب الخليفة . فكان نوابهم يدعون لهم بعد الخليفة ، وينشقون اسمهم على السكة ، ثم يتصرفون في البلاد والعباد دون رقيب أو عتيد .

إن هذا الانقلاب من الحكم العربي إلى الحكم التركي كان مظهراً من مظاهر الثورة التي أحسن بها معظم أجزاء الخلافة ، وأدت إلى إضعاف سلطة الخليفة وزوالها في النهاية<sup>(٣)</sup> .

وتحديثنا كتب التاريخ عن مآسي الأتراك المر渥عة في الخلفاء وفي أفراد الشعب حدثنا تتشعر له الأبدان . يقول الطبرى<sup>(٤)</sup> : « لقد رأى المتوكل أن يتخلص

(١) السيوطي ، تاريخ الخلفاء ص ٢٢٣ .

(٢) حسن ابراهيم حسن ، النظم الاسلامية ص ٢٢٩ .

(٣) Stanley L.P; A history in the middle age P. 29.

(٤) تاريخ الأمم والملوك ٦٣/١١ .

من الأتراك ، ويعيد الدولة سيرتها الأولى . ولكن كان ابنه «المتصر» يشأ لهم ، فعم — أي الموكيل — على أن يفتلك بالمنتصر ، ويقتل «وصيفاً»<sup>(١)</sup> «وبغا»<sup>(٢)</sup> وغيرهما من قواد الأتراك ووجوههم ، وعزمواهم على الفتوك به . فكان ذلك مفارق الطرق . فإن نجح زالت دولة الأتراك وعادت غلبة الفرس ، ورجعت الأمور إلى ما كانت عليه . ولكن شاء القدر أن ينجحوا هم . فتقدّم «باغر» التركي<sup>(٣)</sup> — حارس الموكيل — ينفذ مؤامرة من القواد الأتراك على رأسهم «بُغا» ، ومعه عشرة غلمان من الأتراك ، وهم متلذثون ، والسيوف في أيديهم ، وصعدوا على سرير الملك . وضرب «باغر» الموكيل بالسيف فقداً إلى خاصرته ، ثم ثناه على جانبه الأيسر ففعل مثل ذلك .

وأقبل الفتح بن خاقان<sup>(٤)</sup> يمانعهم ، فبعجه واحد منهم بالسيف في بطنه فأخرجه من منته ، فلما في البساط الذي قتلا فيه ، وطرحا ناحية ، فلم يزال على حالتهما في ليتهما وعامة نهارهما ، حتى استقرت الخلافة للمنتصر ، فأمر بهما دفنتا . وكان قتل الموكيل أول حادثة اعتداء على الخلفاء العباسيين .

لم تكن هذه القتلة خليفة معين ، بل كانت قتلاً لسلطان كل خليفة بعده .

(١) وصيف : غلام المتصرم ، تولى الحسبة له ، وقيادة قسم من الجيش ، ثم اشترك في اختيار الموكيل للخلافة ، وأضحى حاجباً له ، ثم قرر الموكيل الفتوك به . وبقيض ضياعه وأعطاه الفتح ابن خاقان فأدى ذلك لانتصار «وصيف» بالخلافة ، ثم اشترك «وصيف» في اختيار «المستعين» ، ثم أصبح حاجباً له ، وغلب عليه ، وولي له الأموال وكان معه حين انحدر هارباً إلى بغداد . ثم رضي عنه المفتر . ولكن الأتراك قتلوا سنة ٢٥٣ هـ / ٨٦٧ م في بعض مشاغلتهم ( شاكر مصطفى ، أمال تاريخية ص ١٩٧ ) .

(٢) بذا : تتفق سيرته مع سيرة صاحبه «وصيف» في كثير من نقاطها إلا أنه مات قبله . وحين مات كان له من الفساع والمتعانق ما قيمته عشرة آلاف ألف دينار ، وترك عشر حبات جوهر قيمتها ثلاثة آلاف دينار وغير ذلك . (المصدر السابق ص ١٩٧) .

(٣) أبو محمد باغر : أحد قتلة الموكيل . أضحى صاحب الأمر الأول في عهد المستعين . اتسع قطاعه — كما يقول ابن كثير — وكثُرت أعماله . قتله وصيف وبغا سنة ٢٥١ هـ / ٨٦٥ م (المصدر نفسه) .

(٤) أديب ، شاعر ، فصيح ، فارسي الأصل ، من أبناء الملك ، اخذه الموكيل أناه له واستوزره ، وجعل له إمارة الشام على أن ينبع عنه . وكان يقدمه على جميع أهله ولده ، قتل مع الموكيل سنة ٢٤٧ هـ / ٨٦١ م (الصفدي ، فوات الوفيات ٢/ ١٢٢) .

ولم يكن قتله بيد « باغر » باعتباره فرداً ، بل بيد الأتراك باعتبارهم فئة مسلطة . وكان في اغتيال الم وكل حياة هذه المجموعة الباغية ، وبهذه تحكمها في شؤون البلاد والعباد والخلافة والخلفاء من بنى العباس .

كانت هذه الحادثة رمز مصرع الخلافة ، ورمز مجد الأتراك ، وأمسى الخليفة بعدها خاتماً في إصبعهم أو أقل من الخاتم ، حتى قنع بالسكة والخطبة . وصدق من قال<sup>(١)</sup> :

خليفة في ققص      بين وصيف وبغا  
يقول ما قالا له      كما يقول البَيْغا

وгин انتهى العهد العباسي الثاني كان عدد الخلفاء الذين خلعوا عن العرش سبعة . وكان عدد من قتل منهم - عدا الم وكل - ستة : أربعة بالسيف ، واثنان بالسم ، كما كان في بغداد ثلاثة خلفاء أحيا مخلوعين ، مسمولي الأعين ، ولم يمت على فراش الخلافة منهم سوى ثلاثة .

أما الفرسن : فأنهم منذ رأوا الأتراك يحتلون مراكزهم في الدولة العباسية ، ويستبدون بالسلطان دونهم ، ويقصونهم عن مرابطهم - وقد كانوا في العهد العباسي الأول عماد الدولة ، وبيدهم مقايلد أمرها ، وعليهم كان اعتماد الخلفاء ، ولم ي ظا هر الأبهة والحلال - انكمشا على حنق ، ولعبت بهم العصبية الفارسية ، وأخذوا يدرسون الدسائس ويدبرون المؤامرات ، ويخصون أنفسهم بالرجال والسلاح ، ويرمون إلى اقطاع البلاد والاستيلاء عليها - وخصوصاً البلاد الفارسية - والاستقلال بها عن خلفاء بغداد ، وانتظروا الفرصة تسع ليستولوا على العراق ، ويتسلطوا على الخليفة ، ويقضوا على سلطة الأتراك . ولقد ساحت تلك الفرصة ، فنجحوا إلى حد كبير في اقطاع أجزاء من الدولة والاستيلاء عليها ، والاستبداد بها ، وقصر سلطة الخليفة على المظهر الاسمي .

استولى الطاھریة<sup>(٢)</sup> على خراسان ٢٠٥ھ / ٨٢٠ م - ٢٥٩ھ / ٨٧٢ م .

(١) الفخرى ، الآداب السلطانية ص ٣٨ .

(٢) نسبة إلى « طاهر بن الحسين الفارسي » : أحد قواد المأمون ، والأمر بقتل الأمين . ولاه المأمون على خراسان سنة ٢٠٥ھ / ٨٢٠ م (من تقيييس ، تاريخ دول الإسلام ٢٥٥/١) .

والصفارية<sup>(١)</sup> على فارس ٢٥٤ - ٨٦٨ / ٩٠٢ م .  
 والسامانية<sup>(٢)</sup> على فارس وما وراء النهر ٢٦١ - ٣٨٩ / ٩٩٨ - ٨٧٤ م .  
 والزيتارية<sup>(٣)</sup> على جرجان ٣١٦ - ٤٣٤ / ٩٢٨ - ١٠٤٢ م .

ثم دولة بنى بويه<sup>(٤)</sup> الفارسية أيضاً ٣٢٠ - ٤٤٧ / ٩٣٢ - ١٠٥٥ م .

استولى البوهيين على فارس ، ثم على العراق ، وأنضموا الخليفة لأمرهم ، وأذلوا ولية الترك عليه ، وأقاموا سلطانهم ، فكان شأن الخليفة معهم شأنه مع الترك قبلهم : مظهر ولا عمل ، ولقب ولا أمر ونهي .

إن سلوك البوهيين الفرس مع الخلفاء لم يكن كسلوك آبائهم الفرس في العصر العباسي الأول . لقد كان الأولون من الفرس يأتخرون بأمر الخليفة ، ويرعون ولاعهم له ، وطاعتهم إيمان ، فلما جاء خلفهم من بنى بويه لم يراعوا ولاء ، ولم يقلدوا سلفهم ، وإنما قلدوا الأتراك في التكيل بال الخليفة ، والاستهانة به . استغلوا ضعفه ، فلم يعلوا شأنه ، بل زادوه ضعفاً . ففي سنة ٣٣٤ هـ ٩٤٥ م

(١) نسبة إلى « يعقوب بن الليث الصفار » - نسبة إلى عمل الصفر - كان أحد قواد « صالح بن الكلبي » الكثافي الذي استولى على سجستان ، واحتلت جيوشه نيسابور . وكانت بينه وبين « المعتمد » مشاحنات انتهت بخضوع الخليفة المعتمد ، وتنصيبه على خراسان وفارس وغيرها (الطبراني ٢١٣/١١).

(٢) نسبة إلى « سامان » الذي ارتد في خلافة المؤمن عن الزرادشتية ، واعتنق الإسلام فولاه بلاد ما وراء النهر ورفع شأن أسرته (ابن الأثير ٩٩/٧).

(٣) نسبة إلى « مرداويج بن زياد الديلي » أحد قواد « أسفار » أمير قزوين . فطرد « أسفار » واستولى على بلاده ، ثم فتح الري وأصفهان ، واستول على طبرستان وجرجان والري وهمدان وأصبهان . وقد عمل على الاستيلاء على بغداد وإعادة مجد الدولة الفارسية . ولم ير الخليفة العباسي « المقتدر » بدأ من إقراره على ما بيده بعد أن تمهد بدفع جزية سنية له . (ابن الأثير ٦٥/٨ وما بعدها).

(٤) نسبة إلى « بويه » الفارسي الذي كان صياد سمك . له أولاد ثلاثة دخلوا في خدمة القائد الفارسي « مakan بن ملي » ، ثم تخلوا عنه فخدموا « مرداويج » لأن كفته رجحت . فولى أحدهم بلاد الكرج وأمتد سلطانه إلى الأمواز ، وتولى آخر السلطة في كل الجهات فارس الجنوبيه . وأخترف الخليفة « المستكفي » بذلك . وضرب اسم أحدهم على السكة فكافأوه بالإهانة ، وسلم عينيه ، وخلعه ، وارتکاب الأفاغيل (ابن الأثير ١٦٢/٨).

سار « مؤسس المظفر البويري » من الأهواز إلى بغداد في خلافة « المستكفي » فملكتها ، ومنحه الخليفة « إمرة الأمراء <sup>(١)</sup> » ، وأعطاه الطوق والسوار وآلته السلطنة ، وعقد له لواء ، ولقبه « معز الدولة » ، ولقب أخاه « ركن الدولة » ، ولقب الثالث « عماد الدولة » . وأمر أن تضرب ألقابهم على الدينار والدرهم <sup>(٢)</sup> .

وما إن استتب أمر « معز الدولة » ، ببغداد ، وقوى أمره حتى حجر على الخليفة المستكفي ، ثم دخل عليه ، ووقف الناس على مراتبهم ، فتقدّم اثنان من الدليل إلى الخليفة ، فمد يده إليهما ، ظاناً أنهما يريدان تقبيلها ، فجذبهما من السرير حتى طرحا إلى الأرض ، وجرأاه بعمامته ، وهجم الدليل على دار الخلافة ، ونبيوها فلم يبق منها شيء . ومضى « معز الدولة » إلى منزله . وسيق « المستكفي » ماشيا إليه ، وخلع ، ثم سملت عيناه . وولى « معز الدولة » « المطیع لله» « خليفة » وقرر له كل يوم مائة دينار لنفقته . وكان « معز الدولة » يخرج للقتال ومعه « المطیع لله» أسيراً . ولما مات « معز الدولة » تولى ابنه « بختيار » مكانه ، فكان أقرب من أبيه عملاً . فقال له المطیع مرة : « أنا ليس لي غير الخطبة ، فإن أحبيت اعتزلت ». فشدد بختيار عليه حتى باع قماشه . ثم خلع الخليفة نفسه وولى ابنه « الطائع لله » . ومع هذا كله لم يرض البوهيين عن « الطائع » ، فإن « بهاء الدولة » البويري <sup>(٣)</sup> احتاج إلى مال ، فدبر خلع « الطائع » وأخذ أمواله . فأرسل إلى الخليفة يستأذنه في الحضور ليجدد العهد له ، فأذن له في ذلك ، وجاس له كما جرت العادة . فدخل « بهاء الدولة » ومعه جمع كثير . فلما دخل قبل الأرض ، وأجلس على كرسي . فدخل بعض الدليل ، فجذبه ، وأنزلوه عن سريره ، وهو يستغيث ولا يلتفت إليه أحد ، وأخذوا ما في داره . ونهبَ الناس بعضهم بعضاً . ثم أمروه أن يخلع نفسه ففعل بعد أن نزل للبوهيين عن كل شيء .

(١) لقب حاكم الخليفة « مؤسس المظفر » رئيس حرس المقدار . ثم منح لكل رئيس حرس بعده .  
 (٢) الفخرى ، الآداب السلطانية ص ٣٤ .

(٣) بهاء الدولة أبو نصر بن عصـد الـدولـة قـائد فـاحـاكـمـ ، استـبدـ بالـسلـطـة دونـ الـخـلـيـفـةـ ، وـحاـوـلـ القـضـاءـ علىـ أـبـانـهـ «ـ بـختـيـارـ » وـاعـتـدـ عـلـىـ الـأـتـرـاكـ وـنـجـعـ فـيـ ذـلـكـ . وـصـفـهـ الـمـؤـرـخـونـ بـأنـهـ كانـ ظـالـماـ غـشـواـ سـنـاكـاـ لـلـدـماءـ ، وـجـمـعـ مـاـ لـمـ يـجـمـعـهـ أـحـدـ مـنـ بـنـيـ قـوـمهـ . تـوـيـ فيـ سـنـةـ ٤٠٣ـ /ـ ١٠١٢ـ مـ (ـ ابنـ الأـثيرـ ٦٥ـ /ـ ٩ـ )ـ .

وزاد الأمر سوءاً في عهد البوهرين النزاعُ بين الشيعة والسنّة ، فقد كان الخليفة سنّياً ، والبوهرون شيعة ، فاختلت المظاهر ، وكثير النزاع وسالت الدماء<sup>(١)</sup> .

نستطيع أن نقول: إن ضعف الدولة العباسية لا يرتد إلى عامل واحد، وإنما يعود إلى عوامل كثيرة ، وأخطاء عدّة ، أدت بها في النهاية إلى الأضلال : فاعتماد الخلفاء الأولين على الفرس ، ثم على الأتراك ، وإيثارهم لياههم بالمناصب المدنية والعسكرية على العرب الذين كانوا مادة الإسلام ، وقوام الدولة العربية جرت إلى أن تضعف عصبيتهم ، وتنحط منزلتهم ، وتتصرف قلوبهم عن تأييد هذه الدولة<sup>(٢)</sup> .

والأدّه من ذلك أن العباسين فتكوا ببني أمية ، ومثلوا بهم .

كذلك فإن العباسين ناصبوا العلوين العداء بعد أن اعتمدوا عليهم في إزالة سلطان بني أمية ، فخلقاً بهذا العداء مشكلات دائمة ، ظلت ثور في وجههم إلى أن زالت الدولة العباسية من أساسها .

نضيف إلى ذلك ضعف قيمة المعهود والمأثيق في نظر الخلفاء العباسين ، ونقضهم لها إذا عارضت مصالحهم مع مخالفة ذلك لقوله تعالى « وَأَوْفُوا بِعَهْدَ اللَّهِ إِذَا عَاهَدْتُمْ ، وَلَا تَنْقُضُوا الْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا ، وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا »<sup>(٣)</sup> .

ومن ذلك ظهور كثير من بدّع الملاحدة والزنادقة ، وطوابع الفرق الكلابية ، مما أدى إلى انقسام المسلمين ، وتفرق كلمتهم ، وتمزقهم شيئاً وأحزاباً ينافس بعضهم بعضاً ، بل يحاول من استطاع القضاء على الدولة ذاتها .

كذلك فإن الرقعة الواسعة التي خضعت للحكم العبسي في العهد الأول بدأت في الانكماس في العهود التي تلت .

(١) أحمد أمين ، ظهر الإسلام ٥٤/١ .

(٢) حسن ابراهيم حسن ، تاريخ الإسلام السياسي ٢/٣ .

(٣) سورة التحريم ، الآية ٩١ .

لقد أفلت الأندلس في سنة ١٣٩ هـ / ٧٥٦ م .  
 وأعقبتها الدولة الإدريسيّة<sup>(١)</sup> بمراكش سنة ١٧٢ هـ / ٧٨٨ م .  
 فالأغلبية بتونس ١٨٤ هـ / ٨٠٠ م .  
 والطولونية<sup>(٢)</sup> بمصر سنة ٢٥٤ هـ / ٨٦٨ م .  
 والفاطمية<sup>(٣)</sup> في شمال إفريقيا – وفيها مصر – سنة ٢٩٧ هـ / ٩٠٩ م .  
 وتولى انفراط العقد فظهرت الدولة الإخشيديّة<sup>(٤)</sup> بمصر سنة ٣٢٣ هـ / ٩٣٤ م .  
 والكلبيّة<sup>(٥)</sup> بصفلية سنة ٣٣٦ هـ / ٩٤٧ م .  
 والغزّنويّة<sup>(٦)</sup> بأفغانستان والهند سنة ٣٦٦ هـ / ٩٧٦ م .  
 والمرزيقيّة<sup>(٧)</sup> بالحلّة سنة ٤٠٣ هـ / ١٠١٢ م .

---

(١) نسبة إلى « إدريس بن عبد الله بن الحسن » . جاء إلى مصر بعد ثورة مخفره في المدينة المنورة ، ثم رحل إلى شمالي مراكش ، فاجتمع إليه البربر ، واعترفوا به سلطاناً . وتغلب على الأغالبة (بروكلمان ، تاريخ الشعوب الإسلامية ٩٨/٢) .  
 (٢) نسبة إلى « أحمد بن طارون » – من أصل تركي – تولى حكم مصر باشرارة من « باييكباك » التركى لم يمتدّ باقى سنة ٢٥٤ هـ / ٨٦٨ م . ثم اتسعت رقعة حكمه حتى شملت مع مصر بلاد الشام (كرد على ، خطط الشام ٢٠١/١) .

(٣) نسبة إلى « فاطمة بنت الرسول » . ومؤسس الدولة أبو محمد عبد الله بن محمد بن ميمون... ابن الحسين بن علي بن أبي طالب . بدأ الدعاة لوالده بالمنبر على أنه المهدى المنتظر واستجيب له . وامتد سلطان ولده عبد الله على معظم شمالي إفريقيا وجزائر البحر المتوسط ، ثم حكم أحفاده مصر وبلاط الشام (كرد على ، خطط الشام ٢٢٧/١) .

(٤) كلمة « الإخشيدي » فارسية معناها « ملك الملوك » . ونسبة الدولة تعود إلى محمد بن طفح ، ولقبه كان « الإخشيدي » . وهو من أصل فارسي . تولى الألب حكم دمشق وطبرية بعد ابن طولون ، كما تقلد حكم مصر من يد الخليفة الراضي (المصدر السابق ٢١٢/١) .

(٥) نسبة إلى الحسن بن علي بن أبي الحسن الكلبي . تولى حكم صقلية من قبل المتصور الخليفة الفاطمي الثالث . وفي عهده وعهد خلفائه تضيّع هذه الدولة الكلبية أن ترعرع بذور الثقافة في صقلية (حتى ، تاريخ العرب ٧١٨/٣) .

(٦) نسبة إلى مدينة « غزنة » في أفغانستان . مؤسساً لها الحقيقى « سبكتكين » مولى « ألب تكين » . وكان أمراًء غزنة الستة عشر الذين خلفوه من سلالته . (حتى ، تاريخ العرب ٥٧/٣) .

(٧) نسبة إلى «بني مزيد» . ظهرت هذه القبيلة في الحلّة ، وبسطوا سلطانهم على القبائل النازلة في الجزيرة (بروكلمان ، تاريخ الشعوب الإسلامية ١٤٠/٢) .

والمرِدَّاَسِيَّةُ (١) بحلب سنة ٤١٤ هـ / ١٠٢٣ مـ .

والسلجوقية (٢) بليران وببلاد الروم سنة ٤٢٩ هـ / ١٠٣٧ مـ .

والأُرْتُقِيَّةُ (٣) بماردِين وديار بكر سنة ٤٨٣ هـ / ١٠٩٠ مـ .

والزَّنْكِيَّةُ (٤) بالشام والجزيره سنة ٥٢١ هـ / ١١٢٧ مـ .

والخُوارِزمِيَّةُ (٥) بليران سنة ٥٣٣ هـ / ١١٢٧ مـ .

والأَيُوبِيَّةُ (٦) بمصر سنة ٥٦٧ هـ / ١١٣٨ مـ .

والمَالِكِيَّةُ (٧) بمصر والشام سنة ٦٤٨ هـ / ١٢٥٠ مـ .

---

(١) نسبة إلى « صالح بن مرداس الكلابي » حاكم حلب سنة ٤١٤ هـ / ١٠٢٣ مـ وهذه الدولة بمنت الشمال السوري من هجمات البيزنطيين والأتراك .

(٢) نسبة إلى زعيم تركاني من قبائل الفرز أو « أفرز » يدعى « سلجوقي » وكان قومه الرجل قد تحدروا من سهول « كرغير » في تركستان ، فاستقروا في شقة من « بخاري » واعتنقوا المذهب الشفي ونصروه ببررة وحمسة . وشق « سلجوقي » طريقه في مناطق السامانيين وكان حفيده « طغرل » الرجل الكبير الذي نشر سلطانه على معظم بلاد الشرق حتى كاد يستولي على بغداد ( حتى ، تاريخ العرب ٥٦٨/٢ ) .

(٣) نسبة إلى مؤسسها « أرتق بن أكشك التركاني » أحد مالكـيـنـ الـسـلـطـانـ « مـلـكـاهـ » السـلـجـوقـيـ . تـ ٤٨٤ هـ / ١٠٩٤ مـ وقد استطاع أبناءه « أرتق » أن يعتلـواـ أـرـمـيـنـيـةـ ، ويـسـتـقـرـواـ فيـ دـيـارـ بـكـرـ وـقـلـعـةـ مـارـدـينـ .

(٤) نسبة إلى « عـمـادـ الدـيـنـ بنـ آـقـسـنـقـرـ الزـنـكـيـ » . أـتـابـكـ المـوـصـلـ وأـمـدـ عـظـامـ أـمـراءـ بـنـيـ سـلـجوـقـ . ولـيـ حـكـمـ وـاسـطـ وـالـبـصـرـ وـالـمـوـصـلـ وـجـزـيـرـةـ اـبـنـ صـرـ وـنـصـيـبـينـ وـسـنـجـارـ وـسـرـانـ ، ثـمـ فـتـحـ حـلـبـ وـحـمـاءـ سـنةـ ٥٢٢ هـ / ١١٢٩ مـ وـطـرـدـ الصـلـيـبيـنـ مـنـ قـلـعـةـ الـأـتـارـبـ . وـفـتـحـ مـدـيـنـةـ الرـهـاـ . قـتـلـ فـيـ هـجـومـ عـلـىـ قـلـعـةـ « جـعـبـرـ » قـرـبـ الرـقـةـ سـنةـ ٥٤٠ هـ / ١١٤٦ مـ .

(٥) نسبة إلى بلاد « خوارزم » الواقعة في أسفل تركستان الروسية . وقد حكمها خوارزمـشاهـ ، وهم جـمـاعـةـ منـ الفـرسـ .

(٦) نسبة إلى « أيوب بن شادي » . وهم السلاطين الذين تولوا الملك في مصر وسوريا والعادل الثاني ، والصالح أيوب ، والمعظم طوران شاه ، والأشرف موسى . وكانوا أشداء في محاربة الأفرينج ، مثلـةـ فيـ أـخـلـاقـيـمـ .

(٧) هـمـ عـبـيدـ مـنـ الـأـتـراكـ وـالـمـراـكـةـ وـغـيـرـهـ . اـبـتـاهـمـ وـاـمـتـلـكـهـمـ سـلاـطـينـ مـصـرـ لـيـجـعـلـوـهـمـ فـيـ عـدـادـ جـنـودـهـ . خـرـجـ مـنـهـ رـجـالـ قـبـضـواـ عـلـىـ نـاصـيـةـ الـحـكـمـ ، وـأـلـفـواـ سـلـالـيـ الـبـرـيـنـ وـالـبـرـجـيـنـ .

ثم حلت الدولة العثمانية<sup>(١)</sup> سنة ٦٨٧ هـ / ١٢٨٨ م.

ويطول بنا الحديث ويتسع لو استعرضنا الواقع التاريخية التي جرت على أديم المنطقة العربية والإسلامية في الحقبة التي ندرسها . ونخرج عن الغاية الأساسية التي نهدف إليها . ويخيل إلينا أن الإمام بأهم الأحداث قد يغنى – بعض الغناء – في إعطاء فكرة عن البيئة السياسية التي عاش فيها الأدب .

ويبدو أن أعظم تلك الأحداث التي وقعت في نهاية العصر العباسي وفي أثناء عصر المماليك تمثلت في الحروب الصليبية ، والغزو المغولي ، وحكم المماليك ثم العثمانيين لبلاد مصر والشام .

كذلك ، لا بد من الوقوف مليا عند سيرة بعض الرجال ، من كان لهم دور كبير في الحروب الصليبية ، كأب أرسلان ، وزنكي ، وابنه محمود ثم صلاح الدين .

### أب أرسلان<sup>(٢)</sup> ٤٥٥ - ٤٦٥ / ١٠٦٣ - ١٠٧٢ م :

حين توفي عم أب أرسلان المسمى « طُغْرُلْ بِكْ » خلفه « سليمان بن داود » أخو « أب أرسلان » ، فاختطف الأمراء على « سليمان » ونادوا « بأب أرسلان » سلطانا بعد عمه . ومال الناس إلى أب أرسلان . فاضطررت الأسرة أن تخلي « سليمان » وتولى « أب أرسلان » مكانه . وكان وزير العظيم « نظام الملك »<sup>(٣)</sup> .

ولما استتب الأمر إلى أب أرسلان وجّه التفاهه لغزو بلاد الروم إثاما مقاصده

(١) نسبة إلى « عشان بن أرطغرل » زعيم أتراك وادي « قره سو » في الأناضول . هزم البيزنطيين عند « بروسا » و « أزنيق » ، ثم أسس سلالة بني عشان .

(٢) متناء : « البطل الأسد » .

(٣) وزير السلطان « أب أرسلان » ووزير ولده « ملتشاه » ، وولي الفلكي الشاعر الفارسي عمر الخياوم . اسمه الحسن بن علي اسحاق الطوسي . تأدب بأداب العرب ، وسمع الحديث ، وزر للسلطان عشرين سنة . قيل عنه : إنه كان من حسّنات الدهر . بني المدارس ورفع دولة العلم . اغتاله ديليقي قرب نهاوند . ودفن بأصبغان ( الزركلي ، الأعلام ، ٢١٩/٢ ) .

أبيه داود ، فملك منها عدة مدن ، وكان شديد الوطأة على البيزنطيين ، حتى أثار نقمتهم ، وغضَّبَ الدولة الرومانية الشرقية .

وكان أمبراطور القسطنطينية يومئذ من أشهر أبطال زمانه ، وأعظمهم قدرًا وهو « رومانوس ديوجانيس » ( رومانوس الرابع ). فجمع هذا جيشاً عظيماً يقدرها المؤرخون بين مائتي ألف حارب وستمائة ألف <sup>(١)</sup> . وتقدم بهم إلى « ملازد جرد » <sup>(٢)</sup> ، فبلغ خبره السلطان « ألب أرسلان » وهو بمدينة « خونج » من أذربيجان عائداً من حلب ، فتوجه إليه في خمسة عشرَ ألفَ رجل ، إذ لم يتمكن من جمع عساكره لبعدها وقرب العدو . وجدَ في السير للقاء « رومانوس ». ولما اقترب أدرك أن قوته أقلَّ كثيراً من قوة الرومان ، فأرسل إلى خصمه يطلب منه المهادة ، فرفض « رومانوس ». ولم يكن بدَّ من اللقاء .

فلما كان يوم الجمعة صلِّيَ السلطان ، ولبس البياض ، وتحنَّط ، وخطب في الناس وقال : « إنْ قُتِّلتُ فهذا كففي » .

وزحف إلى الروم بجيشه القليل بقلوب لاأمل لها في الحياة . وحمل عند اللقاء حملة من لا يرجو عودة . فأنهزم الروم هزيمة شنعاء ، وأسرَّ الأمبراطور نفسه . فلما أحضر بين يديه « ألب أرسلان » ضربه ثلاث مقارع بيده وقال له : ألم أرسل إليك في المهادة فأبى ؟ فقال رومانوس : « دعني من التوبيخ ، وافعل ما تريده » . فقال له السلطان : « ما عزمت أن تفعل بي إنْ أسرتني » ؟ قال : « القبيح » . فلم يغضب ألب أرسلان ، ولم يثُر . ودل بذلك على شهامة ومروءة . وسأل ألب أرسلان رومانوس ثانية : « ماذا تظن أنِّي فاعل بك » ؟ قال : « إنْ كنتَ ظالماً فاقتلي ، أو محباً للفخر فجربني بالقيود إلى عاصمة ملوكك ، أما الأخرى – وهي بعيدة – فإنْ كنتَ كريماً فأطلقني من الأسر على مال أؤديه إليك » . فقال ألب أرسلان : « إني كريم » . وأمر بالإفراج عنه . فذهب رومانوس لهذه الشهامة الكبرى ، وشكر لألب أرسلان شكرًا خالصاً ،

(١) سن ابراهيم حسن ، تاريخ الاسلام السياسي ٤/٢٢ .

(٢) مدينة في أرمينية على مقربة من أخلاق غربي آسيا الصغرى . شمالي بحيرة دان . (المصدر السابق ٤/٢١) .

ووعله جزاء هذا الإحسان أن يخلص له الوداد ، ويدفع له جزية عاماً بعد عام وأن يكون نائباً عنه .

وعلى هذا الاتفاق افترق البطلان بعد أن جهزه السلطان بخمسة عشر ألف دينار <sup>(١)</sup> يتزود بها ، وأطلق سراح جماعة من أمرائه وقواده ، وخلع عليه ، وسيطر معه عسكراً أوصلوه إلى مأمه ، وشيشه السلطان فرسخاً <sup>(٢)</sup> .

ووصل « رومانوس » إلى بلاده فوجد قومه خانوه ، ولوحوا غيراً مكاهنه ، فحار في أمره ، وخاف أن يتهمه « ألب أرسلان » بالخيانة ، فجمع كل ما قدر على جمعه من المال ، وأرسله إلى السلطان وشرح له الأمر . فتأثر « ألب أرسلان » بذلك ، وعزم على عون صديقه ، والعمل على رد الملك إليه بقوة السيف . وبينما كان يستعد ورثته الأنبياء أن الرومانيين سجنوا « رومانوس » ، وقتلوه فعدل عن عزمه . وبقيت للروماني شرّاً .

وعظم قدر « ألب أرسلان » بعد ذلك واتسعت حدود مملكته ، وصارت من حدود الشام إلى صفاف نهر جيحون ، وامتلأت خزانته بالمال ، واجتمع تحت إمرته مائتا ألف مقاتل من السنة وقصد تحرير بلاده خوارزم من حكمها الفرس ونجح في ذلك . ثم أدركته المنية في سنة ٤٦٥ هـ / ١٠٧٢ م ودفن بمرو منبلاد خراسان ، ورسم على قبره عبارة هذه ترجمتها « يا من رأيت عظمة ألب أرسلان تصل إلى السماء ، تعالوا إلى مزرو وانظروا مدفونة في التراب » .

ولاشك أن انتصارات ألب أرسلان على بلاد الروم كانت إحدى الدوافع إلى نشوب الحروب الصليبية .

(١) المصدر السابق ٤/٢٣ .

(٢) ابن الأثير ، الكامل ١/٢٤ .

# الحُرُوبُ الصَّلِيبِيَّة

تطلق كلمة الحروب الصليبية على الحملات التي وجهها المتعصبون في أوربة إلى الشرق من القرن الخامس إلى السابع للهجرة (الحادي عشر إلى الثالث عشر للميلاد) للاستيلاء على بيت المقدس وبلاد الشام ومصر من أيدي المسلمين . وتفصيـس كتب التاريخ في استقصاء أسباب هذه الحروب ، وتدھب فيها مذاهب شئ تتفق مع نزعة كل مؤرخ وبيوـله المختلفة .

وننقل من كتاب تاريخ الإسلام السياسي للدكتور حسن إبراهيم حسن (١) بعض أسبابها مع شيء كثـير من الإيجاز . وقد عـد منها :

١ - تمكـن السلاجقة في بلاد الأنـاضول وأسيا الصـغرى بعد أن انتزعـوها من الدولة البيزنطية وهـددوا القـسطنطينية ، واستـروا على بـيت المقدس من أيـدي الفاطمـيين . والـسلاجقة - في عـرف الأورـبيـين - مـتعصـبون دـينـيا ، ولـيسـوا كالـفاطـمـيين . وفي هـذا خـطر على حـجـهم إلى بـيت المقدس . - كما توـهمـوا - .

٢ - ظـهـور الروـح الـحـربـية في الـكـيـنـيـسـة نـتـيـجـة لـدخـول العـناـصـر المتـبـرـبة في الـدـين الـمـسـيـحـي . وـرـغـبة الـكـيـنـيـسـة في بـسـط نـفوـذـها عـلـى الشرـق .

٣ - انتـصار الـبـابـويـة عـلـى الـأـمـبـراـطـوريـة ، وـتـفـوق نـفوـذ الـبـابـا عـلـى غـربـيـ أورـبة ما جـعـل دـعـوـته مـسـوـوعـة ، وـكـلامـه مـطـاعـا .

٤ - رـغـبة المـدن التجـارـية كالـبـنـدقـيـة وجـنـوـه وـبـيـزا في نـشـر تـجـارـتها في الشرـق .

وـمـنـ العـوـافـمـ الـيـ مـهـدـت لـقـيـامـ هـذـهـ الحـروـبـ :

١ - انـقـاسـمـ السـلاـجـقـة عـقـبـ موـتـ السـلـطـانـ مـلـكـشاـهـ بنـ أـلـبـ أـرـسـلـانـ وـتـفـكـكـ الـوـحدـةـ الـإـسـلـامـيـة ، وـضـعـفـ الـدـوـلـةـ الـفـاطـمـيـةـ عـسـكـرـيـا .

---

(١) ٢٤٣/٤ .

ب - تغلب قرchan البحرية الإيطالية على سفن المسلمين في البحر الأبيض المتوسط .

ج - دخول المجريين في الدين المسيحي مما سهل سبيل الوصول إلى الشرق برأ .

د - استغاثة أمبراطور الروم بالبابا « أربان الثاني » وحماسة بطرس الناسك<sup>(١)</sup> . والدعاوة المتزايدة ضد السلاجقة في أوربة دفعت إلى إعلان الجهاد المقدس .

\* \* \*

بدأت الحروب الصليبية بحملة أولى نظمها البابا أربان الثاني سنة ٤٨٩ هـ ١٠٩٥ م وقادها « جود فروي » God Froy دوق اللورين الأسفل مع أخيه ، وبلدوبن Baldwin الإنكليزي وكثير من أمراء أوربة :

عدد أفراد الحملة الأولى مليون شخص فيهم ربع مليون محارب . نجحوا في احتلال « الرُّها »<sup>(٢)</sup> وأنطاكية وذبح عشرة آلاف مسلم فيها . كذلك نجحوا في احتلال بيت المقدس وذبح سبعين ألفاً من سكانها . واستولوا على عكا وصور وطرابلس ؛ وقسموا البلاد التي احتلوها إلى أربع إمارات : بيت المقدس ، وأنطاكية ، وطرابلس ، والرُّها . وأثروا الفاتحون ثراءً كبيراً، وأغرموا سكان أوربة بحملات جديدة .

وفي حملة ثانية: اشترك فيها لويس السابع Louis VII ملك فرنسا وكثياد الثالث Conrad III أمبراطور ألمانيا .

---

(١) اسم الأصل كوكوبيهتر (Cucupiétre)

(٢) تسمى بأورفة . مدينة بين النهرين بتركيا . تعتبر مركز علم وإشعاع في تلك الأزمان .

ويقال: إن من أسبابها استعادة عماد الدين زنكي «الرّها» وتهديده «أنطاكيه» و«بيت المقدس».

ولقد أخفقت هذه الحملة ، واضطر أصحابها إلى التقهقر إذ انتصر عليهم عماد الدين زنكي وابنه نور الدين محمود .

أما الحملة الثالثة: فقد شجع عليها ضعف القوة العسكرية في دولة الفاطميين بمصر . وكان ذلك مغرياً للفرنج بالاستيلاء والسيطرة على مصر .

تميزت هذه الحملة الثالثة بتأمر الوزير المصري «شاور» مع الفرنجة لتحطيم نور الدين محمود وقاديه «نجم الدين أيوب» وأخيه «أسد الدين شير كوه» والشاب صلاح الدين بن نجم الدين . ولكن القدر شاء أن ينتصر الأيوبيون ، ويُقتل شاور ، ويتولى صلاح الدين أمر القيادة السياسية بمصر ثم في الشام . ويستطيع استرداد بيت المقدس من أيدي المحتلين ، واستعادة كثير من المحسنون والقلاع التي بنوها وتحصنتوا فيها . وقد انتهت هذه الحملة الثالثة بعقد صلح الرملة<sup>(١)</sup> بين صلاح الدين وريشارد قلب الأسد Richard, Heart of Lion ملك إنكلترا سنة ٥٨٨ هـ ١١٩٢ م وعادت فلسطين إلى أيدي العرب . أما الجزء الضيق الذي يقع بجوار الساحل ويمتد من صور إلى عكا فقد بقي في أيدي الغاصبين .

أما الحملة الرابعة: فقد غلب عليها الطابع المادي ، وتضاءل فيها الدافع الديني . وكان غرضها الاستيلاء على مصر ، لكنها تحولت بمثابة «الدوج Dodge» رئيس جمهورية البندقية إلى القسطنطينية لأمور خاصة في نفسه ، فهاجم المحاربون المدينة ونهبوا ثم دمروها .

\*\*\*\*

إن ما بقي يحفظه التاريخ السياسي والأدبي في أنصع الصفحات لهذه الحقبة شخصيات عماد الدين زنكي وابنه نور الدين محمود والقائد الأيوبي صلاح الدين .

(١) بلدة في فلسطين .

فلقد استَّ عماد الدين منذ بدأ انتصاراته سنة تختلف عن سنة الغاصبين من الفرنجية . كان الغربيون كلما انتصروا على بلد ذبحوا أهله ، وفتوكوا بكل ما لقوه في طريقهم . أما عماد الدين فقد كان كلما فتح بلدًا أمنَّ أهله ، ولم يسبِ نساءه ، ولم يقتل أطفاله . وعرفه الناس بالتسامح ، وحسن المعاملة للمنهزمين ؟ بل علمَ الغربيين دروسَ الإنسانية في القتال .

ذكر ابن واصل<sup>(١)</sup> أنَّ عماد الدين حين فتح الراها رآها فاعجبته ، ورأى أنه لا يجوز في السياسة تخريب مثلها ، فنادى بعسكتره أن يردوا ما أخذوه ، وإعادة ما غنموه ، وانصاع جيشه إلى أمره ، ورد كل ما أخذه عن آخره وعاد البلد إلى حاله .

أما ابنه نور الدين محمود فقد قام بدور كبير في معارك رد الفعل الإسلامي . وكان لشخصيته الجذابة آثارها الكبيرة في تجمع الشعب حوله ، واستطاع أن يمثل البطولة العربية في أجيال صورها . وقد ذكر أنه لم ير على ظهر فرس أشد منه ، كأنما خلق عليه لا يتحرك ولا يتزلزل<sup>(٢)</sup> ؛ وكان يباشر القتال بنفسه ويقول : « طلما تعرضت للشهادة فلم أدركها » .

وسمعه الفقيه قطب الدين النيسابوري<sup>(٣)</sup> يقول ذلك ، فقال له : « بالله لا تخاطر بنفسك وبالإسلام وال المسلمين ، فإنك عمادهم ، ولن أصيّب — والعياذ بالله — في معركة فلا يبقى من المسلمين أحد إلا أخذه السيف ، وأخذت البلاد والإسلام » . فقال له : « يا قطب الدين ! ومن محمود حتى يقال له هذا ؟ قبل من حفِظَ البلادَ والإسلام ، ذلك الله الذي لا إله إلا هو » .

والحق ؛ إن نور الدين كان دائم الاستعداد للحرب ، وتنمية جيشه ، وكان ينفق الأموال الطائلة على التسلح ، ويبني القلاع والمحصون والأسوار القوية .

(١) مخرج الكروب ٩٤/١ .

(٢) ابن واصل ، مخرج الكروب ٢٧٩/١ .

(٣) هو مسعود بن محمد بن مسعود النيسابوري (٥٠٥ - ٥٧٨ / ١١١٢ - ١١٨٣ م) قطب الدين . فقيه شافعي تعلم بنيسابور ومرزو . اتصل بنور الدين وصلاح الدين ، وصنف لصلاح الدين « عقيدة » كان السلطان يقرئها أولاده الصغار . توفي بدمشق (الأعلام ١١٥/٨) .

وكان يقول : « نحن كل وقت في النغير » <sup>(١)</sup> . وبنى أسوار بلاده جميعها وقلاعها ، كما بني الأبراج على الطريق بين العرب والفرنج ، وجعل فيها من يحفظها ، ومعهم الطيور المواتي ، فإذا رأوا من العدو أحداً أرسلوا الطيور ، فأخذ الناس حذرهن ، واحتاطوا لأنفسهم ولم يبلغ العدو منهم غرضاً.

وهكذا عبّأ نور الدين قوى المسلمين للجهاد ضد أعدائهم ، ونجح في قيادته ؛ فخاض عدة معارك ناجحة ، وأمكنته أن يبسط سلطانه على جزء كبير من الشام ، وأن يبث الرعب والهاب في نفوس الغربيين .

أما شخصية صلاح الدين فتعتبر من الشخصيات النادرة في تاريخ الإنسانية عامة ، وفي تاريخ العرب والمسلمين خاصة ، ولم تكن شخصيته تعتمد على ناحية واحدة باعتباره قائداً حربياً ، وسياسياً بارعاً فحسب ، بل إنها تعتمد على جوانب متعددة متكاملة . وقد احتفظ الناس جمِيعاً لهذا الرجل بصورة البطل ، وارتسمت في أذهانهم مقرونة بأعظم آيات الإجلال والتقدير والإعجاب ؛ واقترنَت بأبطال العرب والمسلمين المشهورين أمثال خالد بن الوليد ، وهارون الرشيد ، والظاهر بيبرس . وقد حيكت حول شخصيته ضروب من الصفات والأعمال التي تخرج من العادات والطبائع السائرة إلى الحوارق والمعجزات ؛ وألفت في بطولاً ته القصص والمغامرات التي تدور كلها حول أخلاقه وشجاعته ، أو براعته ودهائه وحسن سياساته ؛ وهي إن دلت على شيء فإنما تدل على مدى إعجاب الناس به ، ووقوعه من أنفسهم موقع الحب والتقدير . ولم يكن هذا الإعجاب مقصوراً على العرب والمسلمين دون غيرهم من الأمم ، بل إننا نجد عند أعداء صلاح الدين أنفسهم هذا الإعجاب ، فإن هؤلاء لم يستطعوا أن ينكروا ما تمنع به من شخصية إنسانية نبيلة ومرموقة فوصفوه « بالاحتلمنان » <sup>(٢)</sup> لأنه كان يقابل إساءتهم بالصفح متى كان في موقف القادر القوي ، فلم يُؤْوَلْ صفحه ولا إنسانيته بالضعف والخذلان ، ولا بالوهن والخوف ، فقد كان أبل ما يكون منتصراً ظافراً ، وأشد ما يكون عناداً إذا هوجم وتکالب عليه الأعداء . ولعل

(١) ابن واصل ، مفرج الكروب ٢٨٠/١ .

(٢) بروكلمان ، تاريخ الشعوب الإسلامية ٢٣٢/٢ .

من أبرز أعماله الإنسانية التي خلدت في سجل العظماء الخالدين ما فعله حين تم له فتح بيت المقدس ، وانتصر على الفرنج وأجلهم .

لقد شهد بيت المقدس فتحين ، وشهد عملين متفاوتين ؛ كل فتح يمثل مبادئ القائمين به وطبعهم وخلائقهم . ففتح الفرنج بيت المقدس فنكلوا بأهله من الآمنين شر تنكيل ، وأعماهم الحقد وتتمثل في أعمالهم الغلظة والوحشية والهمجية التي لا حدّ لها ، فقد قتلوا كلّ من وجدهو أمامهم ، ولم يفلت من سيوفهم وسabك خيولهم شاب أوشيخ أو امرأة أو طفل ، حتى جرت الدماء أنهارا ، وخاضت أقدام الحيل وتلطخت صدورها ونحورها بها ، وداسو المساج الأقصى بخيولهم وامتهنوه أشد امتهان وأبغضه .

وفتح صلاح الدين بيت المقدس ، فكان التسامح ، وكانت الإنسانية ، وكان العمل النبيل . قابل وحشيتهم وقتلهم الناس بالحملة بالغفو عن كثيرين منهم ، وبالسماح للنساء بمعادرة بيت المقدس إلى إمارة أخرى يحملن كلّ ما يملكن من ذهب ومال .

بل إنه كان يعامل أعداءه من الملوك والأمراء معاملة « البحتلمان » كلما وقعوا في يده . وهي معاملة إن دلت على شيء فإنما تدل على مدى ما كان يضم بين جنبيه من نفس مطبوعة على الشهامة والمرودة والنبل .

ولم يملك الفرنج ولا مؤرخوهم أنفسهم دون إبداع الإعجاب بشخصية صلاح الدين باعتباره رجالاً فذآ من رجال التاريخ الإسلامي ، بل نموذجاً حياً من نماذج الإنسانية التي لا يجود بها الزمان إلا غراراً<sup>(١)</sup> .

وقد كان مؤرخو العرب – على اختلاف مشاربهم – من أعجبوا بشخصيته من جوانبها المختلفة . أعجبوا بتدينه ، وكرمه ، وعدله ، وخلقته ، ومعاملته ، وحسن اختياره للأكفاء والمخلصين والعلماء والعقلاة ليتولوا أركان الدولة ، ويرسوا قواعد العدل والإصلاح .

---

(١) هذه الترجمة مقتبسة من محمد زغلول سلام في كتابه « الأدب في عصر صلاح الدين الايوبي » بتصرف – .

أما مؤرخو الأدب فقد أفاضوا حديثاً عن النهضة العلمية والأدبية التي حدثت في عصره ، ولسوف نتعرض لها في الفصول القادمة .

إن الحروب الصليبية كانت النكبة الأولى الكبيرة التي أصابت المنطقة العربية وكلفت العرب والمسلمين دماء وأرواحاً يستحيل حصرها .

أما النكبة الثانية فكانت أدهى وأمر ، وكلفت من القتلى ما لم تكلفه جميع المعارك في تاريخ العرب والإسلام . ولقد تمثلت تلك الكارثة الرهيبة باسم :

## الغزو المغولي

وإذا كان للحروب الصليبية أسباب وهمية مزعومة في غزو الشرق ، فلستنا ندري للغزو المغولي سبباً ، اللهم إلا حضارة هذه البلاد وتقدمها ، وطالما أغرت الحضارة الحميم والمتوجهين بالهجوم على البلاد المتحضره .

لقد بعث السلاجقة في منطقة الشرق الأوسط قوة جديدة ، وكان بإمكانها أن ترد غزوات الغزاة الطامعين عنها لو لا أن خلفاء « ملِكُشاه » بن ألب أرسلان استكأنوا إلى الدعوة ، ورضوا بتقسيم هذا الشرق إلى مملكتين مستقلتين ذوقي حضارة ونعة ، وكل من المملكتين يناسب العداء للأخرى دينياً وعنصرياً ؛ وكان في هذا التجزؤ السبب الرئيسي لتهزئهما معاً تحت سنابك الصليبيين ثم المغول .

وفي الوقت الذي كان متعصبو الغرب يطحون العرب والمسلمين في الشرق كان المغول الضاربون في منغوليا يزداد عددهم ، ويشتدد بأسمهم ، ويتهاؤن تهيئة حربية ، وينتظرون يوماً يشربون فيه دماء الناس جمياً .

ولم ينطلقوا كالوحش من عقلاهم إلا حين تسلم جنكيز خان<sup>(١)</sup> – أي الملك العظيم – أولئك الأقوام بما فرضه عليهم من القوانين الصارمة حتى أنشأ منهم قوة عظيمة البأس ، وقادهم إلى فتح أواسط آسية المتعددة من نهر الفولغا<sup>(٢)</sup> إلى سور الصين العظيم ؛ وبينما كان جنكيز خان غائباً عن حاضرة ملكه في كتر كورم<sup>(٣)</sup> خرج عليه زعيم مغولي ، وعقد حلفاً مع الشاه علاء الدين

(١) نهر في روسيا طوله (٣٦٩٤) كم أطول أنهار أوروبا .

(٢) مدينة في خوارزم وتدعى « قره قورم » في بعض المصادر .

محمد<sup>(١)</sup> صاحب خوارزم المستقلة . وقمع جنكيز خان هذه الفتنة وعرض الصلح على الشاه فَقَبِلَهُ ، ولكن نائب الشاه في أوترار Otrar<sup>(٢)</sup> قُتِلَ بعد قليل من ذلك الوقت تاجرين من المغول فيما وراء نهر جيحون ، وطلب جنكيز خان من الشاه أن يسلم إليه نائبه لمحاكمته ، فرفض الشاه محمد هذا الطلب ، وقتل رئيس البعثة المغولية ، ورد بقية أعضائها مخلوقي اللحى ؛ فلم يكن من جنكيز خان إلا أن أعلن الحرب، وببدأ بذلك هجوم المغول على بلاد الإسلام سنة ٦١٦ / ١٢١٩ م .

و هزم جيش من المغول بقيادة « جوجي » بن جنكيز خان جيش محمد البالغ أربعين ألف جندي عند مدينة جند<sup>(٣)</sup> ، وفرّ الشاه على إثر هذه الهزيمة إلى سمرقند ، وترك مائة وستين ألف قتيل من رجاله في ساحة الوعى . وتقدم جيش مغولي ثان بقيادة « جُجْتَايٌ » بن الخان جنكيز نحو مدينة أوترار واستولى عليها ونهبها .

وتقدم جيش ثالث بقيادة الخان نفسه إلى بُخَارَى وحرقها عن آخرها ، وسي آلافاً من نسائها ، وذبح ثلاثين ألفاً من رجالها واستسلمت له سمرقند وبلغ حين وصل إلى أبوابها ؛ ولكنهما لم تنجوا من النهب والمذابح العامة .

وزار ابن بطوطة<sup>(٤)</sup> هذه المدن بعد مائة عام من ذلك الوقت ، ووصفها

(١) ابن الناصر . دوخ فارس ، وفتح بخاري وسمرقند ، واستولى على فزنه ومات في جزيرة في بحر قزوين سنة ٦١٧ / ١٢٢٠ م .

(٢) مدينة في شمال فارس .

(٣) جند : ( يفتح فسكون ) اسم مدينة حظيمة في بلاد تركستان ، بينها وبين خوارزم عشرة أيام تلقاء بلاد الترك مما وراء النهر قريب من نهر سيريون ( معجم البلدان ) .

(٤) ولد في طنجة ( ٧٠٤ - ٧٨٠ / ١٣٧٨ - ١٣٠٤ م ) رحلة طاف في مختلف بلاد العالم المعروفة . استغرقت رحلاته الالاث زهاء ٢٩ سنة زار خلالها مصر والشام وفلسطين والمجاز والعراق وبلاد العم وجنوبي بلاد العرب وأفريقيا الشرقية وببلاد آسيا الصغرى والقطنطينية وببلاد خوارزم وما وراء القولنا وبخاري وأفغانستان وأهلند والصين وأهلند الأقصى . ثم رجع إلى بلاد العرب عن طريق جزيرة سومطراء وعاد إلى المغرب ثم إلى غرناطة . وقد أنه رحلته الثالثة إلى بلاد النرج . ألف « تحفة الناظر في غرائب الأنصار ومجائب الأسفار » .

بأن أكثرها لا يزال خرائب ينبع بها اليوم .

وزحف « تولوي » بن جنكيز خان بجيش بلغ سبعين ألفا ، اخترق به خراسان ، وخراب كل ما مرّ به من المدن . وكان المغول يضعون الأسرى في مقدمة جيوشهم ويخبرونهم بين قتال مواطنיהם من أمامهم أو قتلهم من خلفهم . وفتحت « مَرْوُ » خيانة<sup>(١)</sup> وأحرقت عن آخرها ، ودمرت مكتبتها التي كانت مفخرة الإسلام<sup>(٢)</sup> ، وسمح لأهلهما بأن يخرجوا من أبوابها يحملون معهم كنوزهم ، ولكنهم لم يخرجوا على هذا النحو إلا ليُقتلوا وينهبو فرادى . ويؤكد المؤرخون أن المذابح استمرّت ثلاثة عشر يوماً هلك فيها مليون وثلاثمائة ألف نسمة . وقاومت « نيسابور » الغزاة ببسالة زمناً طويلاً ، فلما استسلمت آخر الأمر سنة ٦١٨ هـ / ١٢٢١ م قتل كل من فيها من الرجال والنساء والأطفال ما عدا أربعينات من مهنة الصناع أرسيا إلى منغوليا ، وكانت رؤوس القتلى في كومة مروعة . وخربت كذلك مدينة « مرو » الجميلة ومساجدها البالغ عددها ثلاثة آلاف ، وما كان فيها من مصانع الفخار الدائمة الصيغ ، وقتل أهلهما عن آخرهم .

وجمع ابن الشاه محمد<sup>(٣)</sup> جيشاً جديداً من الأتراك حارب به جيش جنكيز خان عند نهر السند ، ولكنه هزم وفر إلى دهلي . ولما خرجت هرآة<sup>(٤)</sup> على واليها المغولي كان جزاؤها ذبح ستين ألفاً من أهلهما .

لقد كانت هذه الوحشية جزءاً من علوم الحرب عند المغول ، وكانوا يقصدون بها شلّ قوى أعدائهم بما يقدرونها من الرعب في قلوبهم ، وإرهاب المغلوبين على أمرهم حتى لا يفكروا في الخروج عليهم . ونجحت هذه الخطة .

وعاد جنكيز خان بعدئذ إلى بلاده ليستمتع بأزواجه وخليلاته الخمسينات ، ومات في فراشه . وسيّر ابنه وخليفته « أجتاي » جيشاً من ثلاثمائة ألف للقبض

(١) تاريخ الإسلام السياسي ١٥٥/٤ .

(٢) المصدر السابق ١٤٢/٤ .

(٣) هو السلطان محمد خوارزم بن ملکشاه ولقبه علاء الدين .

(٤) مدينة في أفغانستان .

على جلال الدين <sup>(١)</sup> ، وكان هذا قد جَيَّشَ جيشاً جديداً في ديار بكر . وهزم المغول جلال الدين ثم قتلوه . ولم يلق الغزاة بعدئذ مقاومة فعاثوا فساداً في أذربيجان، وببلاد ما بين النهرين ، والكرج ، وأرمينية .

وسمع المغول أن فتنة شبَّت في إيران بقيادة الحشاشين <sup>(٢)</sup> ، فترجف « هولاكو » - حفيد جنكيزخان - بجيشه مغولي اخترق به سمرقند وبلخ ، ودمَّرَ حصن الحشاشين في آلتَمُوت <sup>(٣)</sup> وولى وجهه شطر بغداد .

وكان « المستعصم بالله » آخر الخلفاء العباسيين في بغداد ضعيف الرأي والخيالة ، غير قادر على تمييز الأصدقاء من الأعداء ، واقعاً بين وزيرين متباغضين ، أحدهما سني ، وثانيهما شيعي . كان الخليفة يبرم عقداً ثم ينكحه بتأثير هذا الوزير أو ذاك . كان يهدد المغول مرة ثم يعود فيسترضيهما ، ويذلل إياهم مرة أخرى .

وأتهم هولاكو الخليفة بأنه يتستر على العصاة ، ويكتفي عن مساعدة المغول ضد الحشاشين الثائرين عليهم . وطلب إلى الخليفة جزاء له على سوء تصرفه أن يكون خاضعاً للسلطان الأعظم الذي هو هولاكو ، وأن يجرد بغداد من الأساحمة ، ومن جميع وسائل الدفاع والمقاومة <sup>(٤)</sup> ، وتحمّل طلبه بتهديد قال فيه : « إنه إذا استمع الخليفة إلى هذا وأطاع ، تجنبَ حقدَه ، وإلا عرض جيشه للهزيمة » . فردَ عليه الخليفة بجواب فيه كثير من الغرور والسخرية ، وما أجابه <sup>(٥)</sup> : « ... لقد جعلت نفسك فوق العالم أجمع ، وظلت أن أوامرك هي أوامر القضاء . كيف تطلب مني طلباً لا تستطيع تفليه ، أتخيل إليك أنك بذكائك وقوتك جيشك

(١) هو جلال الدين منكربتي آخر سلاطين الدولة المغوارزية ( تاريخ الإسلام السياسي ٥٦١/٤ ) .

(٢) فرقه من الشيعة الإمامية . أسسها الحسن بن الصباح في أيام ملكشاه بن ألب أرسلان . حاربت الصليبيين والمغول .

(٣) قلعة في خراسان في الشمال التربوي من قزوين . موقعها حربي خطير في أطراف جبال البرز على ارتفاع عشرة آلاف ومتاتي قدم فوق سطح البحر على المر الذي هو أقصر طريق بين شواطئ بحر قزوين ومرتفعات إيران . ومعنى « آلتَمُوت » مثل الترس . ( حتى ، تاريخ العرب ٥٢٦/٢ ) .

(٤) ويل ديوبرانت ، تاريخ الحضارة ٣٨٠/١٣ .

(٥) رشيد الدين ، جامع التوارييخ ، المجلد الثاني ١/ ٢٦٨ .

وشعراً عتك ستأسر نجماً من النجوم ؟ . ثم أخذ الخليفة يعبد الحلة وعما قال : إن ملايين من الفرسان والرجالات على استعداد للقتال ، وهم رهن إشارتي ، حتى إذا حلّت ساعة الانتقام جفوا مياه البحر <sup>(١)</sup> . ثم ختم الخليفة كتابه بقوله : فما بالك بخنادق رعيبي وحصونهم ؟ فاسلك طريق الود ، وعد إلى خراسان ، وإن كنت ت يريد الحرب فلا تتوان لحظة ، ولا تعذر إذا عزمت ؛ إن لي ألواناً مؤلفة من الفرسان والرجالات على أتم استعداد لخوض غمار الحرب <sup>(٢)</sup> .

ووصل الكتاب إلى هولاكو ومعه بعض المدابي والتحف ، فأبدى الخان امتعاضه من عباراته وقال : لقد ألقى الله في روع هؤلاء القوم مثل هذه الأوهام <sup>(٣)</sup> . ورد هولاكو على الخليفة برسالة هدد فيها وتوعده . وما جاء فيها : « إنك تركت نهج آبائك ، فاستعد للحرب ، وانتظر جيشاً قوياً ، ولو أن الشيطان وضع عراقيله أمام خططي لانتصرت عليه بعون الله <sup>(٤)</sup> » .

واضطرب الخليفة للجواب ، وانختلف وزراؤه في المشورة ، منهم الذي دعا إلى الصلح والاستسلام ، ومنهم من دعا إلى الحرب والنضال . وتغلب رأي الدعاة إلى الحرب . وكان ما ليس منه بد .

وزحف هولاكو إلى بغداد بمائتي ألف محارب <sup>(٥)</sup> وحاصر بغداد ، ثم اقتحم أسوارها في التاسع عشر من محرم سنة ٦٥٦ هـ الموافق للثامن من شباط ١٢٥٨ م وأعمل فيها القتل والسلب والتدمير الفظيع . ولما رأى الخليفة أنه هالك لا محالة أرسل إلى هولاكو الرسل معلن التسليم ووقف القتال . وقبل الخان قبلًا ظاهراً وطلب مواجهة الخليفة مع أولاده . فساروا إليه ومعهم ثلاثة آلاف من القضاة والفقهاء والصوفية والأمراء وأعيان المدينة ؛ ولما اقترب هذا الموكب من دار هولاكو حجروا عن الخليفة ، ولم يبق معه إلا سبعة عشر شخصاً منهم . ولما

(١) Quatremère, Histoire des Mongoles. P. 335.

(٢) جامع التوارييخ ، المجلد الثاني ٢٦٩/١ - ٢٧٠ .

(٣) ابن الأثير ٦٥/١١ ، جامع التوارييخ ٢٧١/١ .

(٤) كثيير ص ٢٣٩ .

(٥) ابن الأثير ٢٠٠/١٣ ، جامع التوارييخ ٢٨١/١ .

وقف الخليفة بين يدي هولاكو كان الاضطراب باديا عليه . فقال له هولاكو : « أنت المضيف ونحن الضيوف فأحضر ما يليق بنا ». وقد بلغ من اضطراب الخليفة أنه لم يعد يعرف المكان الذي أودع فيه مفاتيح خزانته ، فأمر بكسر عبة أفال ، وأحضر هولاكو ألفي ثوب وعشرة آلاف دينار وكثيراً من الجواهر والنفائس . فلم يلتفت هولاكو إليها ، ومنحها للأمراء ، ثم قال للخليفة : إن الأموال التي تملكها على وجه الأرض ظاهرة ، وهي ملك عبيدنا . ولكن اذكر لنا ما تملكه من الدفائن ، وما هي ؟ وأين توجد ؟ فاعترف الخليفة بوجود حوض مليء بالذهب في ساحة القصر . فحضروا الأرض ، فكان الحوض مليئاً بالذهب الأحمر . وكان كله من سبائك تزن الواحدة مائة مثقال . وقد أحصى نساء القصر فكن سبعمائة بين زوجة وسرية وألف خادمة<sup>(١)</sup> .

ثم طلب هولاكو من الخليفة أن يأمر أهل بغداد بوضع سلاحهم ، والخروج من مدinetهم بحججه عمل تعداد لهم ، فأنفذ الخليفة رسوله من قبله ينادي الناس في طرقات المدينة بأن يلقوا السلاح ، وينخرجوها من الأسوار غير أنهم لم يكادوا يلبون طلبه ، حتى أمر هولاكو جنده فانقضوا عليهم وقتلوا شر قتلة ؛ وظلوا في ذبحهم أربعين يوماً ؛ ولم يبقوا على رجال العلم ، وأئمة المساجد ، وحملة القرآن . وخرموا المساجد ليحصلوا على ذهب قبابها ، وجردوا القصور مما بها من التحف النادرة ، وأحرقوا كل ما فيها من الكتب . وأصبحت المدينة قاعاً صفصفاً ليس فيها إلا فتة قليلة مشردة الأذهان . وكان القتلى في الطرقات كأنها التلال ؛ ولما نودي بالأمان خرج من تحت الأرض من اخْفَى في المطامير والمقابر ، ومن بُلْجَى إلى الآبار والخشائش كأنهم الموتى قد نبشت قبورهم . وقد أنكر بعضهم بعضاً . وما هي إلا أيام حتى انتشر الوباء فمحصدتهم حصداً ، فلم يبق ولم يذر .

اختلف المؤرخون في عدد القتلى ببغداد ، فقال بعضهم : إنهم سبعمائة ألف ، وقدرهم آخرون بسبعمائة ألف<sup>(٢)</sup> ، وذهب ابن كثير إلى أنها بلغت

(١) جامع التواریخ ، م ٢ ج ٢٩١ / ٢٩٢ - ٢٩٣ .

(٢) السبكي ، طبقات الشافعية الكبرى ص ١١٥ .

مليونا وثمانمائة ألف <sup>(١)</sup> ، عدا من غرق أو هرب . على أنه مما لا شك فيه : أن المدينة فقدت معظم سكانها ، وضاعت ثروتها الأدبية والفكرية التي عني بالخلفاء العباسيون بجمعها منذ بنى أبو جعفر المنصور بغداد واتخذها حاضرة لدولته <sup>(٢)</sup> .

وبسقوط بغداد زالت الدولة العباسية ، وزالت الخلافة التي عاش في ظلها العالم الإسلامي زهاء خمسة قرون ، ولم تعد بغداد مركز النور ومعين الشرفة والرخاء وكعبة العلماء . ولم يحذثنا التاريخ أن حضارة زاهرة كالحضارة العربية في بغداد قد اختفت في مثل هذه السرعة ، وأصبحت حاضرة العباسيين طعمة لتلتهمها النيران المستعرة وتفرقها الدماء المهرقة .

ثم عاد هولاكو إلى منغوليا ، وبقي جيشه ورائعه يتقدم لفتح الشام تحت إمرة غيره من القواد فمر على إربيل ، وديار بكر ، وميسافارقين ، وحلب ، والميرة ، وشيشير ، ودمشق فدمّرها وأباد معظم سكانها ، وعادت فيها فسادا . وفي طريقه إلى مصر التقى عند عين جالوت بجيش مصر يقوده قطز وبسبورس من أمراء المماليك سنة ٦٥٨ هـ / ١٢٦٠ م . ورفت البشرى إلى كل مكان في بلاد العرب وأوربة نفسها ، وابتهرت نقوس الناس على اختلاف أديانهم ومذاهبهم . لقد حلَّ الظلام ، وذهب الرُّوع . ذلك أن معركة حاسمة دارت رحاها في عين جالوت وكانت عاقبتها أن هزم المغول <sup>(٣)</sup> ، ونجحت بلاد الشام ومصر من الكابوس الرهيب .

لم يسجل التاريخ أن دولة واسعة الأرجاء ، عريقة الحضارة كدولة بني العباس ، تزول في سنوات معدودات على أيدي جماعة لم يأتوا ليفتحوا ويقيموا ، بل جاءوا ليقتلوا وينهبو ، ويحملوا ما يسلبون إلى منغوليا .

ولما ارتدَّ تيار فتوحهم الدموي خلف ورائعه اقتصادا مضطربا ، وقنوات

(١) البداية والنهاية ١٢/٢٠٢ .

(٢) حسن ابراهيم حسن ، تاريخ الإسلام السياسي ٤/١٦١ .

(٣) ديل دبورانت ٢/٢٨٠ .

للري مطحورة ، ومدارس ودورا للكتب رمادا تذروها الرياح ، وحكومات منقسمة على نفسها ، معدمة ، ضعيفة . واجتمع الانغمس الإبيقوري<sup>(١)</sup> في المذنات ، والهزال الجسمي والعقلاني ، وخوار العزيمة ، والعجز الحربي ، والانقسام الديني ، والالتجاء إلى أشجار وأحجار وتعاويذ ، والفساد السياسي والفوضى الشاملة . اجتمعت هذه العوامل كلها واتتلتفت لتحطم كل شيء في الدولة قبل الغزو الخارجي الاستعماري الغربي الذي وفده عليها فيما بعد .

وكان لهذا كله الأثر البالغ في المجتمع والثقافة والفكر والأدب فيما تلا من

عصور .

## دَوْلَةُ الْمَالِكِ فِي مَصْرَ وَالشَّام

يصعب على المرء أن يتصور أصل هذه الدولة إذا ما عرف الدور الذي قامت به في الحقبة المتقدة من سنة ٦٤٨ هـ إلى سنة ٩٢٣ هـ / ١٢٥٠ - ١٥١٦ م . فهم - كما يدل اسمهم - كانوا في الأصل أرقاء مختلفي الأجناس والقوميات . جلهم الفاطميون إلى مصر في القرن الرابع الهجري - العاشر الميلادي - ثم السلاطين المتأخرة من الأيوبيين كي يدردوا على الجندية ، وخدمة السلطان ، وكان يعنق كثير منهم ، وارتقي بعضهم إلى مناصب رفيعة في الدولة .

يكاد المؤرخون يجمعون على أن أول من وضع أساس سلطنة المالكية امرأة هي شجرة الدر<sup>(٢)</sup> وأن زوجها أبيك كان أول سلاطينهم . وهم ينقسمون قسمين :

(١) نسبة إلى إبيقور (٣٤١ - ٣٧٠ ق. م) فيلسوف يوناني . فلسفته عملية بها بناء المرء محفل بالحكمة بفضل المذنات ولا سيما المقلية والروحية .

(٢) أصلها من جواري الملك الصالح نجم الدين أيوب . اشتراها أيام أبيه ، وولدت له ابنه « خليل » فاعتقها وتزوجها . ذهبت معه إلى الشام أيام كان متوليا عليها . وكانت تدير الملك عند غيابه في الفروقات . ولما قتل سنة ٦٤٧ هـ / ١٢٤٩ م أخفت خبر موته إيان المبارك الناشبة بينه وبين الأفرنج بالنصرة . ولما حضر ابنه طوران شاه وأراد احتلال منصب أبيه قتله المالك وهو في طريقه إليها . وتقصدت بعد موته الملك وخطب لها ، وسكت باسها الفقد ، وحكمت ثمانين يوما وخرجت الشام على طاعتها . فتزوجت وزيرها من الدين أبيك ، وتنازلت له عن السلطة مكتفية بالسيطرة عليه . ولما بلغها أنه يريد الزواج من امرأة ثانية دبرت له مكيدة قتلت فيها -

مالبik بحرية حكموا من سنة ٦٤٩ هـ إلى ٧٨٤ هـ / ١٢٥٠ - ١٣٨٢ م ومالبik  
برجية حكموا من سنة ٧٨٤ هـ إلى ٩٢٣ هـ / ١٣٨٢ م - ١٥١٦ م .

أصل المماليك البحرية من الحرس الذين اشتراهم الصالح الأيوبي وأسكنهم في ثكنات بجزيرة الروضة في النيل وكان أكثرهم من الترك والمغول . وقد سار الأيوبيون على خطوة خلفاء بغداد ، واتبعوا سياسة استخدام الأرقاء الأجانب حرسا ، فجعوا من ذلك ما جناه بنو العباس ، وأصبح الأرقاء قواد الجيش ، ثم صاروا سلاطين الدولة بعد ذلك <sup>(١)</sup> .

- بالحمام الملكي بقلعة صلاح الدين بالقاهرة ، غير أنها نفسها لم يطل عمرها بعد ذلك إذ قتلت هي بدورها بأيدي جواري زوجة أبيك الأولى ضربا بالقباقيب والنعال ، وطرحت جثتها من برج القلعة سنة ٦٥٥ هـ / ١٢٥٧ م . (السيوطي ، حسن المحاضرة ٣٩/٢ : خطط المقريزي ٢٣٧ ؛ أبو الفداء ٢٠١/٣) .

(١) نسرد أسماء السلاطين البحرية مرتين حسب تسلسل حكمهم : شجرة الدر ٦٤٨ / ١٢٥٠ م ،  
المعز عز الدين أبيك ٦٤٨ / ١٢٥٠ م المنصور نور الدين علي بن المعز أبيك ٦٥٥ / ١٢٥٧ م ، المظفر سيف الدين قطز ٦٥٧ / ١٢٥٩ م ، الظاهر ركن الدين بيبرس البندقداري ٦٥٨ / ١٢٦٠ م ، السعيد ناصر الدين محمد بركة خان بيبرس ٦٧٦ / ١٢٧٧ م ،  
المادل بدر الدين سلامش بن بيبرس ٦٧٨ / ١٢٧٩ م ، المنصور سيف الدين قلاوون ٦٧٨ / ١٢٧٩ م ، الأشرف صلاح الدين خليل بن قلاوون ٦٨٩ / ١٢٩٠ م ، الملك القاهر بيبرس الثاني الجاشنكير ٦٩٣ / ١٢٩٣ م ، الناصر ناصر الدين محمد بن قلاوون (المرة الأولى) ٦٩٦ / ١٢٩٣ م ، العادل زين الدين بن كتبينا ٦٩٤ / ١٢٩٤ م ، المنصور حسام الدين لاجين ٦٩٦ / ١٢٩٦ م ، الناصر محمد بن قلاوون (المرة الثانية) ٦٩٨ / ١٢٩٩ م ، المظفر ركن الدين بيبرس الثاني الجاشنكير ٧٠٨ / ١٣٠٨ م ، الناصر محمد بن قلاوون (المرة الثالثة) ٧٠٩ / ١٣٠٩ م ، المنصور سيف الدين أبو بكر بن الناصر محمد ٧٤١ / ١٢٤١ م ، الأشرف علاء الدين كجك بن محمد ٧٤٢ / ١٢٤١ م ، الناصر شهاب الدين أحمد بن الناصر محمد ٧٤٢ / ١٢٤٢ م ، الصالح عمار الدين اسماعيل بن الناصر محمد ٧٤٣ / ١٢٤٢ م ،  
الكامل سيف الدين شعبان الأول بن الناصر محمد ٧٤٦ / ١٢٤٥ م ، المظفر زين الدين حاجي الأول بن الناصر محمد ٧٤٧ / ١٢٤٦ م ، الناصر ناصر الدين الحسن بن الناصر محمد ٧٤٨ / ١٢٤٧ م ، الصالح صلاح الدين بن الناصر محمد ٧٥٢ / ١٢٤٥ م ، الناصر ناصر الدين الحسن بن محمد (المرة الثانية) ٧٥٥ / ١٢٤٥ م ، المنصور صلاح الدين محمد بن سيف الدين حاجي ٧٦٢ / ١٢٦١ م ، الأشرف ناصر الدين شعبان بن حسن ٧٦٤ / ١٢٦٢ م ، المنصور علاء الدين علي بن شعبان ٧٧٨ / ١٢٧٧ م ، الصالح صلاح الدين حاجي بن شعبان ٧٨٣ / ١٢٨١ م . (منقريوس ، تاريخ دول الإسلام ٤٠/٣ - ٦٧) .

أما المالك البرجية فقد جيء بهم إلى مصر بعد البحرية . وكانوا في أول أمرهم — أيضاً — حرساً خاصاً لقلابون . وكان معظمهم أرقاء شراكسة ، وسموا بالبرجية لأنهم كانوا يقيمون في أبراج القلعة بالقاهرة .

لم يقرّ المالك البرجية قاعدة الاستخلاف الوراثية بل كان عرشهم ملكاً لمن استطاع أن يغلب منافسيه عليه أو من قدر على إقناع الأمراء بانتخابه . وكثيراً ما حدث في الدولتين البحرية والبرجية أن تبوأ العرش عند موت السلطان أحد مالكيكه لا أحد أبنائه . وكان من سلاطينهم نفرٌ كبيرٌ لاقوا حتفهم وهو صغار السن<sup>(١)</sup> .

لقد أفلح المالك — عامه — في تطهير مصر وبلاد الشام من بقايا الغزو الأوربي ، وصداً إلى الأبد جيوش المغول المخيفة التي قادها هولاكو وتيمورلنك . ولو لا المالك لكانت هذه الجيوش قد غيرت مجرى التاريخ والثقافة في هذه البلاد . وبذلك وفّرت هذه الدولة على مصر الويلات التي نزلت بسوريا والعراق ،

(١) نسر أسماء السلاطين البرجية حسب تسلسل حكمهم :

الظاهر سيف الدين أبو سعيد بررقوق / ١٣٨٢ م ، الناصر فرج بن بررقوق / ١٤٠١ م ، (بين الأب وأبنته عاد إلى الحكم حاجي بن شعبان ، ثم بررقوق) المنصور عبد العزيز ابن بررقوق / ١٤٠٥ م ، الناصر فرج بن بررقوق — ثانية — / ١٤٠٨ م ، المؤيد أبو النصر شيخ / ١٤١٢ م ، المظفر أحمد بن شيخ / ١٤٢١ م ، الملك الظاهر سيف الدين طغرل / ١٤٢١ م ، الصالح محمد بن طغرل / ١٤٢٤ م ، الأشرف سيف الدين برسبيا / ١٤٢٥ م ، العزيز جمال الدين يوسف بن برسبيا / ١٤٢٨ م ، الظاهر سيف الدين جعمق / ١٤٣٨ م ، المنصور فخر الدين عثمان بن جعمق / ١٤٥٣ م ، الأشرف سيف الدين إينال / ١٤٥٣ م ، المؤيد شهاب الدين أحمد بن إينال / ١٤٦١ م ، الظاهر سيف الدين خشقدم / ١٤٦٥ م ، الظاهر سيف الدين يلباني / ١٤٦٧ م ، الظاهر تمربغا / ١٤٦٧ م ، الأشرف سيف الدين قيتباي / ١٤٩٦ م ، الظاهر قانصوه خمسة / ١٤٩٧ م ، عودة محمد بن قيتباي / ١٤٩٧ م ، الظاهر قانصوه الأشرفني / ١٤٩٨ م ، الأشرف قانصوه جانبلاط / ١٥٠٠ م ، العادل طوبان باي / ١٥٠١ م ، الأشرف قانصوه الغوري / ١٥٠١ م ، الأشرف طوبان باي الثاني / ١٥١٦ م . (منقريوس ، تاريخ دول الإسلام ٦٧/٣ - ٩١).

ومهدت للبلاد سبل التنعم بثقافة متصلة ، وأنظمة سياسية مستمرة ، لم تتحقق لأي بلد إسلامي خارج الجزيرة العربية .

سيطر المماليك نحو مائتين وسبعين سنة على بقعة كانت من أشد البقاع فتنا وأضطربابا ، وحافظوا طوال تلك الحقبة على مميزاتهم العرقية . ومع أنهم كانوا بوجه عام دون ثقافة وقساوة وسفاكى دماء وأعاجم فإن عنایتهم بالفن والعمارة والأمور الدينية كانت تضارع عناية أية دولة متحضره . وقد صارت القاهرة بفضلهم أجمل البقاع في العالم العربي .

وأخيرا قام السلطان سليم العثماني فغلبهم على أمرهم سنة ٩٢٣ / ١٥١٦ م ، وبذلك سقطت آخر الدوليات المحلية التي نشأت على أنقاض الخلافة العربية ، ومهر السبيل لقيام خلافة جديدة غير عربية هي خلافة الأتراك العثمانيين <sup>(١)</sup> .

## الحكم العثماني للبلاد العربية

تأسست الدولة العثمانية في الأناضول حوالي سنة ١٢٠٠ / ٥٧٠٠ م على أنقاض المملكة السلجوقية ، وعلى حساب الإمبراطورية البيزنطية ، ومرّ على تأسيسها نحو ثلثي قرن لم تكن في أثنائها سوى إمارة على الحدود فحسب . وظلت هذه الدولة طوال هذه المدة في حالة حشد عام خوف الحرب . وكانت بعض الأحيان عرضة للخطر ، وكانت عاصمتها منذ سنة ١٣٢٦ / ٥٧٢٧ م مدينة « بروسا » . وفي سنة ١٣٦٦ / ٥٧٦٨ م أصبحت أرakan الإمارة أكثر ثباتا . وغنممت الإمارة قطعة من الأرض الأوروبيّة أضافتها إلى ممتلكاتها وقلبت الإمارة إلى مملكة وجعلت عاصمتها مدينة « أدنة » .

وقد كان فتح محمد الثاني مدينة القسطنطينية سنة ٨٥٧ / ١٤٥٣ م فاتحة عصر جديد هو عصر الإمبراطورية . وقد تمركز هذا الفاتح العظيم على حفافي البوسفور واضعا قدما في آسيا وأخرى في أوروبا . وقد جعلته مملكته المتعددة وريث بيزنطة . وليس هذا فحسب ، بل استطاع خلفه بعد أن قضى على

(١) فيليب حتى ، تاريخ العرب ٢/٧٩٢ .

سلطة المالك أن يصبح وريث الدول التي خلفتها في البلاد العربية .

أما قصة احتلال العثمانيين لبلاد الشام ومصر فتبدأ في سنة ٩٢٣ هـ / ١٥١٦ م حين سار قانصوه الغوري سلطان مصر المملوكي إلى حلب مصطحبًا معه «المتوكل» الخليفة العباسي اسماعيل ، ورؤساء القضاة في مصر بمحجة التوسط بين السلطان العثماني سليم الأول وخصميه الشاه اسماعيل الفارسي مؤسس الدولة الصفوية الفارسية ، لكن قانصوه — في واقع الأمر — كان يريد إنجاد حليفه الفارسي الذي عقد معه حلفاً سرياً للتعاون ضد الأتراك . غير أن هذه الحيلة لم تفل على السلطان سليم ، فقد كانت له شبكة تجسس ، وكانت تصله أخبار سلطان المالك من عيونه وجواصيسه الذين ينتمي حوله . ولا لحق رسول قانصوه بمعسكر سليم حلت حليته — وهي إهانة عظمى — وأرسل على بغلة مرفقاً بإعلان الحرب . أما مراقبوه فأعدموا . ولم تكن هناك وسيلة بيد قانصوه لتجنب الكارثة . ومع أن قانصوه كان يومئذ يناهز الخامسة والسبعين فإنه كان لا يزال نشيطاً . واستعد للقتال . وفي مرج دابق — على مسيرة يوم من حلب شمالاً — عهد إلى «خائز بك» حاكم حلب بقيادة ميسرته ، ولم يكدر ينشب القتال حتى خانه «خائز بك» وبادر إلى المزيمة مع جنده . ولم يلبث قانصوه أن انقلب من على جواده ، ومات ل ساعته بالسكتة القلبية . وكان ظفر العثمانيين باهراً . ودخل السلطان سليم مدينة حلب ظافراً فاحتفل به أهلوها ، ورأوا فيه المنقذ من فظائع المالك . وأحسن السلطان العثماني إلى الخليفة . ثم إنه وجد في قلعة حلب كنوزاً طائلة تقدر بعشرات الدنانير كان سلاطين المالك وأمراؤهم قد اختزنوها فيها فاستحوذ عليها ، ثم زحف إلى دمشق فاستولى عليها ، ومن سوريا زحف إلى مصر ؛ وكان «طومان باي» مملوك قانصوه قد أصبح سلطانها ، والتقي الجيشان سنة ٩٢٣ هـ / ١٥١٧ م خارج القاهرة ودارت الدائرة على «طومان باي» فهرب ، ثم قبض عليه ، فشنق على أحد أبواب المدينة . وتحطم سلطة المالك . ثم انضمت مكة والمدينة طوعاً إلى الأمبراطورية العثمانية . وخطب الخطباء في الجامع وقالوا في دعائهم له : «وانصر اللهم السلطان ابن السلطان مالك البرين والبحرين وكاسير الجيшиين ، وسلطان العراقيين ، وخدم الحرمين الشريفين ، الملك المظفر سليم شاه . اللهم انصره نصراً عزيزاً ، وفتح له فتحاً مبيناً ، يا مالك الدنيا والآخرة يا رب العالمين » .

ولبث سليم شهورا في مصر، ثم عاد إلى القسطنطينية مصطحبًا معه الخليفة «المتوكل». وأقيمت على هذا بعد قليل همة التلاعب بأموال الثمن عليها فسيق إلى السجن وظل فيه حتى أيام السلطان سليمان القانوني بن سليم. وفي القسطنطينية مات الخليفة ودفن. وختم به آخر فصل في تاريخ الخلافة العربية.

ثم أخذت دول عربية أخرى تدخل في النطاق العثماني<sup>(١)</sup>. وكانت أولًا لها المخازير سنة ٩٢٤ هـ / ١٥١٨ م وتبعتها تونس سنة ٩٤١ هـ / ١٥٣٤ م فعدن سنة ٩٥٤ هـ / ١٥٤٧ م فمسقط وإمارات الخليج العربي سنة ٩٥٩ هـ / ١٥٥١ م وفي هذه السنة نفسها احتل العثمانيون طرابلس الغرب. وانضمت اليمن أخيراً إلى النطاق سنة ٩٧٦ هـ / ١٥٦٨ م وظلت مراكش وحدها مستقلة حرة.

ومع مرور الزمن، انقلبت الدولة العثمانية من مهاجمة إلى مدافعة واستشرت فيها عوامل الفساد الداخلية، وراحت تنخر فيها كما أخذت الدول الأوروبية تطمح في نهب أراضيها، وبدأت تنفلت من نطاق حكمها دولة أثر دولة حتى انفرط العقد سنة ١٣٥١ هـ / ١٩٢٢ م.

وبعد، فهذه الأحداث الرهيبة، والخروب المتواتل، والقتال الدائم المستمر، والانتصار والهزيمة في المعارك، والمدن الراية، والبلدان المسئولة الضائعة أثرت في الحركة الأدبية، ودفعت أرباب الفكر والقلم، وأسياد النثر والشعر إلى أن يصوروا هذه الأحداث بالصورة التي يستطيعون، فكثرت المؤلفات، وتقدفت الكتابات، واستفاضت الأشعار ضاحكة أو باكية، مادحة أو هاجية، آملة أو قانطة، ثائرة أو خانعة، وما هي في واقعها إلا انعكاس لهذه الأحداث، والاضطرابات.

\* \* \*

(١) سلسلة السلاطين العثمانيين كانت على الترتيب التالي :

عثمان الأول ، أورخان الأول ، مراد الأول ، بايزيد الأول ، محمد جلي ، مراد الثاني ، محمد الفاتح ، بايزيد الثاني ، سليم الأول ، سليمان القانوني ، سليم الثاني ، مراد الثالث ، محمد الثالث ، أحمد الأول ، مصطفى الأول ، عثمان الثاني ، مراد الرابع ، إبراهيم الأول ، محمد الرابع ، سليمان الثاني ، أحمد الثاني ، مصطفى الثاني ، أحمد الثالث ، محمود الأول ، عثمان الثالث ، مصطفى الثالث ، عبد الحميد الأول ، سليم الثالث ، مصطفى الرابع ، محمود الثاني ، عبد العزيز ، عبد العزيز ، مراد الخامس ، عبد الحميد الثاني ، محمد رشاد . ( انظر تاريخ الدولة العلية العثمانية ، محمد فريد بك ).

## الفَصْلُ الثَّالِثُ

### البَيْتَةُ الاجْتِمَاعِيَّةُ

### في عَصْرِ الْمَمَالِكِ

ليس من السهل دراسة الحياة الاجتماعية في عهد المماليك دراسة عميقة وكافية ، لأن المصادر التي نستطيع أن نعتمد عليها قد أغفلت التعرض لهذه الناحية إلى حد كبير . ولكننا نستطيع أن نتلمسها من ثنابا الواقع التاريخية ، والشاهد المختلفة الأخرى .

تكون المماليك أصلا من أرقاء اشتُروا بالأموال ، ثم كثُر عددهم واشتركوا في مؤامرات سياسية وعسكرية فاستطاعوا أن يحكموا بلاد مصر والشام مدة طويلة من الزمن . وعاشوا خلال هذه الحقبة التي حكموا فيها منعزلين عما حوالיהם من الناس ، واحتفظوا بشخصيتهم ، ولم يختلطوا بأي عنصر من عناصر السكان المسلمين أو غير المسلمين . وقصروا أعمال الجنديمة عليهم ؛ ولم يكن زواج بعضهم من بنات القضاة أو الأعيان داعيا إلى تغيير عادة العزلة فيهم ؛ ولعل هذا كان ترفا منهم على أهل البلاد المحكومين ، ومحافظة على الأристقراطية التي تتوهـل للعرش بدون نظر إلى اختلاف أصول أفرادها وما مرـوا به من رق وعبودية .

ومن خواص هذه الطبقة أنهم جمعوا بين الصلاح في نظر الشعب والاستمساك بقواعد الدين الحنيف من صلاة وزكاة وتشييد العماير الدينية وغير ذلك ، بينما كانوا في حياتهم الخاصة لا يتورعون عن إثبات أشنع المنكرات والتعسف في أذى

الخلق، وإهراق الدماء.

لقد كانت لهم شخصيات واحده عامة وأخرى خاصة ، وندهش حين نقرأ ما كتبه ابن إياس<sup>(١)</sup> عن ثروة الأمير سيف الدين سلار<sup>(٢)</sup> نائب السلطنة في عهد السلطان بيبرس الباشتكي<sup>(٣)</sup> فقد بلغت مئات ملايين الدنانير الذهبية ، ومئات القناطير الفضية ، وكيلات هائلة من المعادن الكريمة والملابس الرفيعة . وتساءل المؤرخ المذكور عن مصدر هذه الثروة وهي جمعها وهو لم يعث في نياية السلطان سوى أحد عشر عاما ؟ وأجاب عن ذلك بأنه إما ظفر بكتنز من كنوز القديمات ، وإما أنه أخذ هذه الأموال والتحف من خزانة بيت المال سرقة واغتصاباً<sup>(٤)</sup> .

وهذا السلب الكبير يحدث في زمن اشتدت فيه الأزمات وكثُرت المجاعات ، واكتسحت البلاد ، فذهب ضحيتها الكثيرون . لقد كان أكثر الولاة يتصلون إلى مراكزهم عن طريق الرشوة ، فإذا ما وصلوا إلى الحكم أرادوا أن يعواضوا ما دفعوه من المال ، فيفرضون على الناس المغaram ، حتى تفيض بهم الحال فيهجروا مواطنهم إلى مواطن أخرى ، ويقعون من جديد تحت عسف جديد .

ولقد زاد الطين بلةً المجاعات المتواتلة<sup>(٥)</sup> وأشهرها تلك التي حدثت سنة

(١) بدائع الزهور ، ١٥٥ / ١ .

(٢) وزير المملوك بيبرس الباشتكي . توفي سنة ٧١٠ / ١٣١٠ م .

(٣) من سلاطين المالiks ، شركي الأصل على الراجح ، من ماليك المنصور قلاوون وتأمر في أيامه . تسلط في عهد الناصر محمد بن قلاوون ولقب بالملطف . وحاول أن يحارب الناصر إلا أن أتباعه تخروا عنه ، فانتهى الأمر إلى خنقه يد الناصر (الأعلام ٥٩ / ٢) .

(٤) مل إبراهيم حسن ، دراسات في تاريخ المالك البحري ط ٢ ص ٣٢٢ .

(٥) يذكر ابن إياس التوارييخ التي حدثت فيها الطواعين وسيبت المجاعات في عهد المالك وقد كانت في السنوات التالية :

|               |               |               |               |
|---------------|---------------|---------------|---------------|
| ١٤٠٤ / ٥٨٠٧   | م ١٣٨٨ / ٥٧٩١ | م ١٣٤٨ / ٥٧٤٩ | م ١٢٧٢ / ٥٦٧١ |
| م ١٤٢٠ / ٥٨٢٣ | م ١٤١٨ / ٥٨٢١ | م ١٤١٦ / ٥٨١٩ | م ١٤١٠ / ٥٨١٣ |
| م ١٤٩ / ٥٨٦٤  | م ١٤٤٩ / ٥٨٥٣ | م ١٤٤٥ / ٥٨٤٩ | م ١٤٣٧ / ٥٨٤١ |
| م ١٤٩٦ / ٥٩٠٢ | م ١٤٩١ / ٥٧٩٧ | م ١٤٧٦ / ٥٨٨١ | م ١٤٦٨ / ٥٨٧٣ |
| ٠ .           | م ١٥١٢ / ٥٩١٩ | م ١٥٠٦ / ٥٩١٢ | م ١٥٠٣ / ٥٩٠٩ |

٦٩٥ / ١٢٩٥ م حين شع ماء النيل ، ونقص نقصاً كثيراً ، فجفت الآبار ، وفats على الفلاحين أوان الزرع ، وندرت المحاصيل . وزاد الحال شدةً أنَّ ريحًا سوداء مظلمة هبت على البلاد حاملة تراباً كساً الزرع ، ففسد كل شيء ، وارتفع ثمن القوت ارتفاعاً مريعاً . فعجز عن شرائه الفقراء وهلك معظم الدواب كما ماتت الكلاب والقطط جوعاً ؛ ثمَّ اشتدت الأزمة فأكل الناس الميتة من الكلاب والمواشي وبني آدم ، وأكلت النساء أولادهن الموثقى ؛ وكان الناس يبيعون أولادهم لشراء القوت ، ونهَبَ الأهالي الخبز من الأفران والخوانيت ، ولم يكن الخبز يخرج من الأفران إلا مع حراس يحملون العصي ، ومع ذلك فقد كان الجوع يدفع كثيرين منهم لأن يلقو بأنفسهم على الخبز ليختطفوا منه شيئاً ، غير مبالين بما ينالون على رأسهم وبذلهم من ضرب شديد ، وكثيراً ما ضبط أشخاص مع كل منهم كتف طفل أو فخذه أو شيء من لحمه . ولذا كان الأطفال من أوائل ضحايا تلك المجاعة .

وانتشر الوباء فكثر عدد الموتى ، وازداد بشكل مرؤَّع لم يسبق له مثيل ، حتى كان – على ما ذكره المقريزي<sup>(١)</sup> – يخرج من كل باب من أبواب القاهرة في كل يوم ما يزيد على سبعمائة ميت .

وظهرت مجاعة أخرى سنة ١٣٤٨/٥٧٤٩ م ورافقتها الطاعون فبلغ عدد الموقن في مدينة القاهرة في شهرين تسعمائة ألف ، وقللت المزروعات لموت الفلاحين ، فانتشر التقط وabalجوج ، وشوهدت الحيوان والجمال والحمير والطيور ملقاة في البراري والطرقات ، ولم يخل بيت من نواحٍ على ميت ، وخلت كثير من الدور من سكانها لأنهم ماتوا ؛ وامتلأت المقابر بالناس ، فكان الموتى يلقون في الطرقات على التراب<sup>(٢)</sup> .

\* \* \*

لا يخلو حكم في العالم من حسنات وسيئات . ونجني على الحقيقة إذا لم نذكر حسنات عهد الأيوبيين والمماليك ، وقد كانت حسنات كثيرة منها : دفعُ

(١) كتاب السلوك ٨١٤/١ .

(٢) علي ابراهيم حسن ، دراسات في تاريخ المماليك ص ٣٢٩ .

التار عن اقتحام أرض مصر ، والاستقرار في أرض سورية ، ثم ردّهم على أعقابهم مدحورين ، وطرد الصليبيين بعد مثاث المعارك عن بلاد الشرق وقد جاءوا مستعمرين طامعين ، والمحافظة على استقلال البلاد ضد المعتدين مغولاً كانواأو صليبيين ؛ كذلك تسابقهم في إقامة الأوقاف ورصد الأموال التوفيرية على ضروب البر والإحسان. سواء كانوا مدفوعين إلى هذا بداعي الإيمان الصحيح بالله ، والعطف الصادق على الفقراء ، والرغبة الخالصة في عمل الخير ، أو كانوا مدفوعين إليه بعامل حب الظهور ، والرغبة في المباهاة والسمعة ، والصيت الحسن ، أو بداعي الملقي إلى الشعب ، وغض طرفه عن مساوئهم وأنواع ظلمهم ، أو بأي عامل آخر من العوامل الاجتماعية أو الاقتصادية ، فلا بد من الاعتراف بأن هذا ساعد على إنشاء الأربطة والسبل والمدارس والمساجد وترقى العلم وخدمة طلابه .

هم جماعة من الأرقاء ، حررهم أسيادهم ، فجمعوهم ظروف واحدة ، وغاية واحدة ، ففرضوا أنفسهم بقوة السلاح حكامًا على هذه البلاد ، دون أن يكون لأهلها رأي فيما فرضوه ؟ ولم يقبلوا على أنفسهم أن يندمجوا في حياة الناس بل حافظوا على جنسيتهم ولغتهم ، وظلوا طبقة خاصة لها تعاليمها الخاصة ، وتقاليدها ؛ ولم يشركوا أفراد الطبقات الأخرى من الشعب في شيءٍ من ذلك كله حتى ينسموا الموطنون من الوصول إلى تلك المراتب .

كذلك أمر التعليم . لقد كانت هذه الفتاة عناية خاصة بتنشئة أبنائهم تنشئة حربية ممتازة ، مع تلقينهم في صغرهم قليلاً من مبادئ الكتابة والقراءة وعلوم الدين . أما طبقات الشعب فقد كانت أمامهم أبواب المساجد مفتوحة ، يلتجأها من يشاء بمحض إرادته ، فيجدون من الشيوخ والمدرسين أصنافاً ، يلقون دروسهم على من

يشاء من الناس دون أن يتبعهم الطالب في سبيل ذلك مالا يدفعه لقاء تعليمه . وصحيغ أن هذه المجانية العلمية أمر محمود ، لكن ذلك كان حسنة يتصدق بها الحاكمون على المحكومين ، وليس واجباً يلتزمون به .

أما الأرض فكانت إقطاعات يمنحها الحاكمون للأمراء أو الوزراء أو ذوي القربى ، وهي إقطاعات لا تورث بل ترد إلى يد السلطان إذا مات صاحبها ، ليعود السلطان بدوره فيها لمن يشاء ، ولن يستحقها من جديد . ومن هنا نفهم السر في أن الأمراء كانوا يستغلون إقطاعاتهم إلى أقصى حدود الاستغلال لمصلحتهم الخاصة . ولم يكن لأفراد الشعب العاملين في الأرض ملكية أو انتفاع إلا ما يصيّبهم من أجر على عملهم ، أو معونة من أموال الأوقاف .

وأخيراً علينا أن نشير إلى أن المالكين كانوا ينظرون إلى طبقات الشعب نظرة ازدراء ، وكانوا يطلقون على العامة كلمة «فلاحين» وهم يقصدون بها المهانة والاحتقار . ودليلنا على ذلك ما وجدهناه في تاريخ ابن إياس حين أراد المؤلف ذاته أن يهجو أحد رؤساء عصره المدعو «شمس الدين بن عوض» فقال : «لما صار شمس الدين بن عوض من جملة الرؤساء ، لم يخرج من طبع الفلاحين الذي ربّي عليه ، فكانت عمamته عمامة الفلاحين ، وكلامه كلام الفلاحين كأنه فلاح قحف جاء من وراء المحراث .... (١)».

ويحدثنا المقريزى (٢) وابن إياس (٣) عن ضرائب مفروضة على الناس فيها كثير من الظلم والعسف . وبيدو أنه كلما ثار المالكين وطالبوها بزيادة الأرزاق عمدوا السلاطين إلى فرض ضرائب جديدة على الشعب ؛ وكان الجباة يصوبون جام غضبهم على الناس لاستخراج الأموال منهم ، وإجبارهم على دفع ما يفرضون ، ويتفتنون في ألوان تعذيبهم ، فمن وعيده إلى مطاردة ، إلى سجن ، إلى تشريد ، إلى استيلاء على الزوجة والبنات وانتهاك أعراضهن ، حتى اضطر بعض الناس إلى الاختفاء .

(١) بدائع الزهور ، ج ٤ - حوارث ربيع الثاني عام ٩٢٠ - ٥ .

(٢) كتاب السلوك - الجزء الأول والثاني .

(٣) بدائع الزهور ٣/٥٩ - ٦٠ .

وهناك ضروب من الظلم نجحت في غير الضوابط ، فمن ذلك مثلاً أنه في سنة ٦٨٢ هـ / ١٢٨٣ م أنشأ المنصور قلادون البيمارستان المنصوري ، وقيل في سبب إنشائه : إنه كان أمر مماليكه بأن يضعوا السيف في رقاب العوام لأنهم خالفوا أمره في بعض ما أمر ، فاستعمل السيف في قتلهم ثلاثة أيام ، وقتل منهم عدداً لا يحصى . وذهب البريء منهم مع المسيء . والصالح مع الطالع ؛ وما زالوا حتى ضج الناس ، وعلا الصراخ ، وعمت الشكوى ، وطفحت الكأس ؛ فشفع فيهم القضاة وعلماء الدين فعفا عنهم المنصور . ثم ندم على ما فعل وتقرب إلى الله بهذا المستشفى <sup>(١)</sup> . وحينما اعتزم المؤيد «شيخ» أن يبني مسجده الشهير بجوار باب زويلة بالقاهرة عام ٨٢٢ هـ / ١٤١٩ م بث أغواهه في فجاج البلدة يجتمعون له الرخام قوة واقتداراً من كل منزل به أثره منه ، فظلموا في ذلك كثيراً من الناس <sup>(٢)</sup> . ومثل ذلك كثير .

أما المرأة فيحدثنا المؤرخون بأنها كانت تتمتع بقسط وفير من الحرية والكرامة إذا كانت من الطبقة العليا الحاكمة ، وكثيراً ما كانت تتدخل في الأمور السياسية فترفع وتحفظ ، وتعز وتذل . أما وضع المرأة في الطبقات الشعبية فان الكتب تصنّ علينا بأنبارها . ولكننا نميل إلى أنها كانت إلى الظلم والاضطهاد أقرب ؛ قياساً على وضع الرجل ذاته في المجتمع المملوكي .

## في عصر العثمانيين

كانت الأمبراطورية العثمانية كالأمبراطورية الرومانية والأمبراطورية العباسية - من قبل - عسكرية في جوهرها ، ترتكز على الأسرة في كيانها ونظامها . كان الهدف الرئيسي فيها ليس مصلحة «الرعايا» بل مصلحة الدولة المتمثلة بشخص السلطان الخليفة . وكانت «الرعايا» في الدولة مزيجاً من أبناء القوميات والبلدان المختلفة من عرب سوريين ، وعراقيين ، ومصريين ، وببربر ، وكرد ، وأرمن ، وسلاف ، ويزنان ، وألبان ، بأديانهم المختلفة ، ولغاتهم المتعددة ، وطرق معيشتهم

(١) ابن إيواس ، بدائع الزهور ١١٦/١ .

(٢) المصدر السابق ٦/٢ .

المتباعدة ، وكان يجمعهم معاً سيف عثمان ؛ حتى الفلاحون الأتراك يمكن اعتبارهم من طبقة «الرعايا». ذلك أنهم كانوا مختلفون عن أفراد الطبقة الحاكمة الذين كانوا يؤثرون أن يدعوا بالعثمانيين (عثماني) .

وظل الأتراك أنفسهم بوجه عام أقلية مسيطرة في مملكتهم الواسعة الأطراف ، دون أن يقوموا بأي محاولة لاستعمار الأرضي في البلاد العربية ، أو إحلال جاليات تركية فيها . غير أنهم كانوا يجذدون الدم التركي بالزواج من غير المسلمين ، وبنحو الرعوية التامة لكل من دخل الإسلام من رعاياهم وتكلم التركية ، وكان استخدامهم الشباب غير المسلمين في الوظائف العسكرية والمدنية عاملاً آخر لتقدير الدولة وتجديده شبابها ؛ وقد بلغ كثير من الجنرالات واليونان والألبان والسلاف والطلاب حتى الأرمن أعلى المراكز في الدولة ومنها الصدارة العظمى<sup>(١)</sup> .

إن دولة يوضع نظامها لغرض حربى دون الالتفات إلى مصلحة الشعب ، وتensus رقعتها فتمتد إلى حدود بعيدة ، وفيها خليط من السكان غير متجانسين ، بل مختلفون شيئاً وأحياناً دينية وطائفية وعنصرية ، لتحمل في طياتها بنور الانحراف والفساد .

وقد أزداد الضعف الداخلي في جهاز الدولة من استمرار النظام المعروف «بنظام الملك» وأمتداده بحيث أصبحت كل طائفة تتمتع بقدر لا يأس به من الاستقلال الذاتي ؛ وأصبح هذا النظام القاعدة التي حاول الحكام بواسطتها أن يحلوا مشكلة الأقليات ، وتركيز السلطة العليا – ولو نظرياً على الأقل – في يد رجل واحد هو السلطان العثماني . وزاد في ضعفها عدم الوضوح في قضية الاستخلاف . لقد ساعد على تمكن الضعف في الدولة العلية عوامل خارجية متعددة ، إضافة إلى العوامل الداخلية الكثيرة التي كان منها : النظام الإداري المتبع في الولايات الحكومية ، ووضع الجيش العثماني نفسه .

فلقد أبقى السلطان «سليم» على النظام الإداري المتبع في مصر والشام على حاله وعين على كل منهما «باشا» نائباً له . وظل المالك – كما كانوا – يحبون الضرائب

(١) نيلب حتى ، تاريخ العرب ٨٤٣/٢ .

ويديرون الأمور إلا أنهم يعترفون بسلطة العثمانيين بدفع ضريبة سنوية إلى «الباب العالي». ولم يلبث الأمر طويلا حتى أخذ «الباشا» العثماني المبعوث من القسطنطينية يفقد سلطته الحقيقة في الأمور الداخلية. وكان جهله للغربية يحول دون نجاح مهمته، كما أن قصر مدة ولايته عامل آخر في إخفاقه، إضافة إلى تخزنه وانحيازه حين كان يحدث نزاع.

في ظل هذا الحكم الثنائي المكون من «الباشا» العثماني، «والحاكم المملوكي» كان الأهلون ينحدرون إلى هوة البوس والفقر والشقاء. فكان الفلاح يستغل من قبل الباشا وأتباعه، ومن قبل المملوك ورجاله، ويهان ويملأ، ويُدفع إلى حالة من الانحطاط والبوس من قبلهما معاً؛ وعم الفساد والرشوة في كل مكان، وزاد الطين بلة المجاعة واضطراب الأمن وانتشار الأوبئة.

وقد كان مألوفاً أن تولى الوظائف، وتتم الترقية بالرشوة والمحاباة بما في ذلك المناصب القضائية<sup>(١)</sup> والدينية. ولما كانت هذه الوظائف لا تدوم غير سنة. فقد كان هم الفائزون بها منصباً على تعويض ما أنفقوه، والتأهب لشراء مناصب أعلى في السنوات المقبلة<sup>(٢)</sup>.

ويذكر الرحالة «رسل»<sup>(٣)</sup> أن دخل الحكم المحلي المنتظم لم يكن ليعدل غير ثلثي نفقاته — بما في ذلك ما يتوجب عليه دفعه إلى أصدقاء «الباب العالي»<sup>(٤)</sup> تقريراً متعددًا — مما يحمله على أن يكبد الناس ما لا طاقة لهم به من الضرائب<sup>(٥)</sup>.

على أن الإيالات العربية كانت تتجه إلى التفتت من الدولة العلية<sup>(٦)</sup> ،

(١) Gibb and Bowen : Islamic Society and the West v. I. pt. 207.

وانظر عبد العزيز محمد عوض، الادارة العثمانية في ولاية سوريا ص ١١١ ، ١٦١ ، ١٨٢ ، ١٩٢ ، ٢٣٣ ، ٢٣٧ ، ١٩٣ .

(٢) انظر نادر العطار ، تاريخ سوريا في العصور الحديثة ص ٤٠ ، ٤٦ ، ٤٢ ، ٢٨ ، ٢٤٧ ، ١٩٣ .  
الثامن عن نكبات الشام ص ٢٨ - ٤٢ ، وانظر عبد العزيز عوض ، الادارة العثمانية ص ١٨٢ ، ٢٠٠ ، ٢٤٧ ، ١٩٣ .

Russel, Voyage en Syrie et en Egypt pendant les années 1783-1785, (٢)  
v. II, p. 39.

(٤) رمز السلطان العثماني .

Volney, v. II, p. 5; Gibb and Bowen v. I. pt. 231.

(٥) Volney, v. II. p. 5.

فالسلطان غير متشدد في مراقبة الولاية ، وحسبه ما يظهرون له من الطاعة ، وما يدفعون من المال . وربما كان هذا ما حدا بالدكتور زين<sup>(١)</sup> إلى أن يقول : « إن العرب حتى عهد عبد الحميد لم يشكوا من وجود الحكومة التركية بل من غيابها ». وقد يفسر هذا - بعض الشيء - استبداد نظر من الحكم كأحمد باشا الجزار ، وخروج أبي الذهب إلى دمشق<sup>(٢)</sup> واحتلالها ، واستعانته ظاهر العمر<sup>(٣)</sup> بالأسطول الروسي في قصف بيروت .

أما الصناعة فقد حدثنا فولني<sup>(٤)</sup> أنها كانت ببلاد الشام بسيطة لا تتعدي عشرين صنعة ، وعددها منها : نسيج الحرير ، والصياغة ، وتربيين السروج ، والغلابين ، وصناعة الأقفال ... الخ . وأنه لم يلق في أسواق دمشق وحلب غير الندافين والحلاقين وباعة الحبوب والحلويات ، وما إلى ذلك من الصنائع الأولية . ونعتقد أنه أخطأ أو كان سريعاً في الحكم ، فهناك صناعة للزجاج في دمشق ، وصناعة للملح بطريق التبخير ، وملح البارود ، وصهر الحديد وما يلحق به من إنتاج الأساحة النارية في لبنان<sup>(٥)</sup> ، وصناعة السكاكيين ومقابضها وزخرفتها ، وصناعة الصابون في طرابلس وحلب وفلسطين وكثير غيرها<sup>(٦)</sup> .

وأما التجارة ، فإن ذكر مدينة حلب - خاصة - يقرن بها عهد ذلك . وقد كانت مركز الحركة التجارية مع إيران والخليج العربي ، ومتنهى التجارة الأولى في الشرق الأدنى . وقد ظلت حلب حتى منتصف القرن الحادي عشر الهجري (السابع عشر الميلادي) سوق التجارة الأولى في الشرق الأدنى . ولا غرو إذا انتشرت في مدن سوريا ومرافقها جماعة كبيرة من أهل البندقية ، تردها من أصبهان ، والبصرة وبغداد قوافل موفرة بالتوابيل والحرير وما إلى ذلك<sup>(٧)</sup> ، كما أسمى

(١) Zeine, N, *The Emergence of Arab Nationalism* p. 17.

(٢) راجع المحاسبي ، سليمان ، حلول التعب والآلام بوصول أبي الذهب إلى دمشق والشام .

(٣) انظر تاريخ الأمير حيدر ، الغرر الحسان ص ٨١٤ - ٨١٥ .

(٤) Volney, v. II, p. 282.

(٥) Gibb and Bowen, v.I, pp. 298-299.

(٦) انظر القاسمي ، محمد سعيد ، قاموس الصناعات الشامية ٨٦/١ -

(٧) Volney, v. II, p. 282.

في تنشيط التجارة المعايدة بين السلطان محمود الأول ولويس الخامس عشر ؛ فنافس التجار الفرنسيون تجارة البندقية .

ولم يقتصر حلب وحدها المدينة التجارية فدمشق مدينة الصناعات الحريرية والتزيينية ، وطرابلس الشام مدينة الحرير الخام والصابون المصنوع من زيت الزيتون .  
بيد أن الإزدهار — وكان جلّه من نصيب الأغراب — لم يكن مستمراً دائماً ،  
ومرّ ذلك إلى سوء تصرف بعض الولاة كظاهر العمر وأحمد باشا الجزار  
واحتكاكهما <sup>(١)</sup> ، وكانتا يستأثران بالمواد التجارية جميعها ، ويعيّنان أسعارها وفق  
هواهما ، إضافة إلى سطوة البدو على القوافل <sup>(٢)</sup> .

لقد كانت وسائل النقل الشائعة في العهد العثماني الأول هي الدواب من  
جمال وخيل وحمير ، وقد بقيت حرفة الحمار أو الرَّكَاب رائجة حتى ظهرت  
العربات <sup>(٣)</sup> ، كما بقيت القوافل — وقوامها الحمل — الوسيلة الوحيدة للنقل والانتقال  
في بر الشام حتى منتصف القرن التاسع عشر . وبواسطة الحمل لعب البدو دورا  
هاماً في الحياة الاقتصادية في جميع الولايات العربية .

وكانت القافلة تضم دليلاً بدويَاً وعدداً من الحراس المسلمين ، يمثلون العشائر  
التي تمر القافلة من أراضيها ، وبواسطة هذا التمثيل الرمزي كانت العشائر مسؤولة  
عن حماية القافلة ، وكانت تناول لقاء هذه الحماية نصيباً عادلاً من الأجر <sup>(٤)</sup> ،  
ولكن طرق القوافل لم تكن آمنة دائماً مع وجود الحماية ، زد على ذلك أن النطريق  
كانت صعبة ، والمسافات بعيدة ، فمثلاً كانت القوافل بين المدن السورية كمحص  
وطرابلس تتعرض لغارات اللصوص والأشقياء <sup>(٥)</sup> ، كما كانت الإدارة العثمانية  
الممثلة بحكومة الولاية المحلية عاجزة — في معظم الأحيان — عن مكافحة قطاع  
الطرق ، على الرغم من محاولاتها الرامية للسيطرة على الوضع في الولاية ، والقبض على

(١) Gibb and Bowen, v. I, p. 298.

(٢) أسماء عانوي ، الحركة الأدبية في بلاد الشام خلال القرن الثامن عشر ص ١١ - ٢٤ .

(٣) محمد سعيد القاسمي ، قاموس الصناعات الشامية ١٠٦/١ - ١٠٧ .

(٤) عبد الكريم غرابية ، سوريا في القرن التاسع عشر ص ١٥٤ ..

(٥) أرشيف استانبول : ديوان أحكام عدلية ، وثيقة رقم ٩/٩ تاريخ ٩ ربيع ثانٍ ١٢٨٤ هـ .

ناصية الأمور فيها ، ولكن ضعف إمكانات الدولة ، وقلة قوى الأمن ، وازدياد عدد الأشقياء حال دون تحقيق ذلك <sup>(١)</sup> . وظل الفلاحون من جهة ، والتجار العابرون بتجارتهم من جهة ثانية ، يدفعون إلى البدو ضريبة ثابتة أو غير ثابتة كانت تعرف باسم «الخُوّة» ، وهي ضريبة الحماية من القتل والمصادرة <sup>(٢)</sup> .

لم يكن قطاع الطريق من أفراد البدو فحسب بل كان منهم أولئك الذين فروا من التجنيد الإجباري ، أو ما كان يسمى «بالقرْعَة» . وإذا تذكّرنا أن مدة التجنيد الإجباري المفروضة على أبناء العرب خمس وعشرون سنة <sup>(٣)</sup> أدركتنا الدافع إلى هرب الشباب ، وتشريدهم في الآفاق ، وتربيصهم على جوانب الدروب لكل غاد ورائع . وكان ينضم إلى الأشقياء وقطاع الطريق الموظفون الذين لم يقبضوا رواتبهم شهوراً عدّة ، والثائرون من الجيش الانكشاري على ضباطهم ، أو على أوضاعهم . وما كان أهون السلب والقتل وإراقة الدماء على أيدي تلك الفئات .

لقد تجاوز أثر هذه الاضطرابات النفسي للأفراد والجماعات إلى ما ينتجون سواء في الزراعة أو الصناعة أو التجارة وغير ذلك من وجوه الحياة . وانعكس ذلك على ثقافتهم وإنماجهم الفكري في تلك العصور .

وبعد ، فإن توالي النكبات وال المصائب بدءاً من الحروب الصليبية ، ومروراً بالغزو المغولي ، والمجاعات وانتشار الأوبئة ، وسلط الحاكمين دفع الناس إلى أحد طريقين : إما أن يغرقوا في المجون والسكر والفسق والمباذل ، ويقضوا أعمارهم مخمورين غارقين بملذاتهم ؛ وإما أن ينطروا على أنفسهم ويقضوا الحياة في صلاة وعبادة وزهد واستغفار وانتظار للموت ، كما أمعن آخرون في الزهد حتى انساقوا إلى كتل تدعى الصوفية والزهد ، قليلاً ما تكون صادقة في زهدتها ، وكثيراً ما تكون على التفريط من ذلك .

هذا اللون من الحياة القاسية أدى إلى ظهور أدب من نوع جديد ، فيه

(١) عبد العزيز عوض ، الادارة العثمانية ص ٢٧١ .

(٢) محمد بهجة البيطار ، الرحلة التجديفة الحجازية ص ١٠ و ١٦ .

(٣) حفي (قول آغاربي) ، عشانلى أوردوسي ص ٦٥ ؛ وعوض ، الادارة العثمانية ص ١٥٣ .

صورة القسوة ، والفقر ، والحرمان ، والظلم ، واضطهاد الحاكمين ؛ وفيه تعبير عن الفراغ القاتل في حياة الناس ؛ وفيه انعكاس ظاهر للمباذل والفسوق والمجون التي سادت في المجتمع ، كما كان فيه — من جهة أخرى — تصوير لأنواع الفنوط واليأس والتعصب ، والمذاهب الصوفية التي سادت في المجتمع .

إن الأدب مرآة لما يدور في الحياة ، ويضطرب ، وهو أصدق تعبير عن حياة الأمة في وجهيها المشرق والغابس .

• • •

## الفَصْلُ الثَّالِثُ

### البَيْةُ التَّقَافِيَّةُ

اعتداد أكثر مؤرخي الأدب والباحثين على وصف العصور التي تلت نكبة بغداد بالضعف الثقافي ، والانحطاط الأدبي ، والانهيار الفكري . وإذا كان بعض هؤلاء المؤرخين يرفع من قدر العصر المملوكي بعض الرفع ، ويضفي عليه شيئاً من المزايا والحسنات فإنه يكيل التهم جزافاً على العصر العثماني ، ويسميه بعمر الانهيار المطلق ، ولا يميزه بميزة صغيرة أو كبيرة .

ولستنا نعتقد أن هذا الحكم في جملته غير صحيح ، ولكننا نرى أنه يحتاج إلى بيان ، وتوضيح ، وتفصيل .

ومعلوم أن الثقافة العربية الإسلامية قد ارتفت في العصر العباسي رقياً عظيماً في كافة العلوم من دين وفلسفة وطب وأدب . فلقد كانت الحواامن والمدارس ومجالس الخلفاء مهوى قلوب الأئمة العلماء ، كما كان للخلفاء العباسيين الأولين فضل كبير في نشر العلم لا في بغداد فحسب ، بل في كافة أرجاء دولة الخلافة . أما بغداد فقد غدت في عهدهم طوال خمسة قرون جنة العالم سواء في حضارتها أو في معاهدها أو في رجالاتها الأفذاذ الذين خرجتهم ، وفاحترت بهم في كافة نواحي العلم والأدب والفن .

ولقد استمرت هذه الثقافة تسير صُعداً منذ القرن الثالث للهجرة على الرغم من الضعف الذي كان يعتور الأمور السياسية في القرنين الرابع والخامس للهجرة

حين غلب الأعاجم والأترالك على أمور الدولة ، لأنهم اعتنقوا الإسلام ، وتعلموا لغته . وأتقنوا أدابه . وظلت الحركة العلمية قوية نشيطة حتى في أواخر العهد العباسي<sup>(١)</sup> .

إن الحركة الثقافية لا تسير في خط مواز للحركات السياسية دائماً ، وكثيراً ما كانت السياسة تسير في خط منحدر ، والثقافة في خط صاعد . وخير دليل على هذا تاريخ العصر العباسي ثم الملوكي .

وгин نطلع على تاريخ الحقبة الأخيرة من العصر العباسي نجد الخط السياسي منحدراً، فهناك مقاطعات ثور على الخلافة، ثم تستقل في حكمها ، وهناك مؤامرات وفتن ودسائس واغتيالات لا حصر لها ، وفي الوقت ذاته نجد مؤلفات رائعة تصدر إلى الوجود ندر مثيلها ، وعزّ نظيرها ، وبها نجد الخط الثقافي صاعداً .

أليس العصر الفاطمي والأيوبي جزءاً من العصر العباسي؟ . لقد نضجت العلوم والآداب والفنون فيهما ، وكانت الحركة الثقافية فيهما امتداداً للحركة الثقافية في العصر العباسي .

تنافس الخلفاء والملوك والأمراء في نشر العلم ، وبناء دوره ، وتشجيع أصحابه ، وافتتاح كتبه ، وتأسيس خزاناته ، وفتح مدارسه ومعاهده . وكان الخلفاء والملوك والأمراء يرعون هذه الحركة بأنفسهم ، ويشيدون المعاهد برعايتهم ، ويقتنون الكتب لخزاناتهم العامة ، وينزلون العطاء لكتاب المؤلفين ، والخطاطين والنساخين ، ويرعون طلاب العلم بالإتفاق عليهم .

فهو لاء بنو أيوب حريصون على العلم وأهله ودياره ، ونوشك أن نعدم فيهم ملكاً قليلاً العناية بالعلم ، أو فاتراً في تشجيع أهله ، أو تكريبهم اليه . بل أوشك كل واحد منهم أن يكون شاعراً ، أو فقيهاً ، أو محدثاً ، أو ذا تصانيف ، ونمو ذلك .

ولا نكاد نستثنى منهم غير الملك الصالح نجم الدين أيوب . فقد وصفه المؤرخون بأنه كان ذا طبيعة عسكرية لم تساعد له على أن يكون ذا ميل شديد إلى

---

(١) محمد أسعد طلس ، عصر الانحدار من ١٥٧ - بتصرف .

العلم . ومع هذا فإن هذا الرجل الذي وُصف بهذه الميول لم تمنعه طبيعته من تشجيع العلم وال المتعلمين ، ولا قصرت به همته عن بناء المدارس التي كان لها أكبر الأثر في نشر العلم <sup>(١)</sup> .

وأما صلاح الدين فكان شديد الكلف بعلوم الدين ، وكان يذهب بنفسه لسماع الدرس من أفواه الأئمة المشهورين ، وكان يصحب معه أبناءه متقدلاً بهم من مصر إلى الإسكندرية ليغمض - على حد قوله - حياة الإمام حافظ السُّلْفَيِّ أو حياة غيره من الأئمة المعروفين <sup>(٢)</sup> . وكانت حاشية صلاح الدين ترددان بمثل القاضي الفاضل <sup>(٣)</sup> وزيراً ومديراً ومشيراً ؛ والعماد الأصفهاني <sup>(٤)</sup> كاتباً وشاعراً ومؤرخاً وأديباً ؛ والقاضي بهاء الدين بن شداد <sup>(٥)</sup> لا يبرح في مواطن السلم

(١) عبد الطيف حمزة ، الحركة الفكرية في مصر في العهدين الأيوبي والمملوكي الأول ص ١٤٩ .

(٢) أحمد بن محمد بن سلفة ( بكسر السين وفتح اللام ) الأصفهاني . حافظ ، مكث ، من أهل أصفهان . رحل في طلب الحديث ، وكتب تمايز وأمالي كثيرة . وبني له الأمير العادل ( وزير الظافر العبيدي ) مدرسة في الإسكندرية ، فأقام بها إلى أن توفي سنة ٥٧٥ هـ / ١١٨٠ م . (الأعلام ٢٠٩ / ١) .

(٣) الروضتين - الجزء الثاني ؛ مفرج الكروب ١٩٥ .

(٤) عبد الرحمن بن علي بن الصعيد الخمي المعروف بالقاضي الفاضل ٥٢٩ - ١١٣٥ هـ / ٥٥٩٦ - ١٢٠٠ م . وزير . من أئمة الكتاب . ولد بمسقط رأسه بفلسطين ، وانتقل إلى الإسكندرية ، ثم إلى القاهرة وتوفي فيها . كان من وزراء السلطان صلاح الدين الأيوبي ، ومن مقربيه ، ولم يخدم بعده أحداً . قال عنه بعض مترجميه « كانت الدولة بأسرها تأوي إلى خدمته » و كان صلاح الدين يقول : « لا ظنوا أنني ملكت البلاد بسيوفكم بل بقلم القاضي ». (الزركل ، الأعلام ٤ / ١٢١) .

(٥) محمد بن محمد صفي الدين بن نفيس الدين حامد بن الله ، أبو عبد الله ، عماد الدين الكاتب الأصفهاني ٥١٩ - ١١٢٥ هـ / ٥٩٧ - ١٢٠١ م ) مؤرخ ، عالم بالأدب من أكابر الكتاب ، ولد بأصفهان ، وقدم بغداد فتأدب وتفقه . واتصل بابن هيره الوزير فلواه نظر البصرة وواسط وحين مات ارتحل إلى دمشق ، فاستخدم عند السلطان نور الدين في ديوان الأنشاء ، ثم لحق بصلاح الدين بعد موته نور الدين ، فكان معه في مكانة وكيل وزارة ، إذا انقطع القاضي الفاضل بمصر لصالح صلاح الدين قام العmad مقامه . ولما توفي صلاح الدين استولى العmad بدمشق ولزم مدرسته المعروفة بالمعمادية . وتوفي بها . له كتب منها « خريدة القصر » و « ديوان شعر » وغيرها (الأعلام ٧ / ٢٥٤) .

(٦) يوسف بن رافع بن تميم بن عتبة الأسدي الموصلي ، أبو المحاسن ، بهاء الدين بن شداد ( ٥٣٩ - ١١٤٥ هـ / ٦٢٢ - ١٢٣٤ م ) مؤرخ ، من كبار القضاة . ولد بالموصل ، ومات أبوه وهو

والحرب ، ولا يغفل يوما عن مطالعته الحديث والتفسير .

وأما الملك العادل أبو بكر بن أيوب ، وهو أعمى السلطان صلاح الدين فكان شديد الحب للعلماء <sup>(١)</sup> . وأما الملك الكامل محمد بن السلطان الملك العادل فقد رویت عنه أخبار تعيد إلى الأذهان شيئاً من ذكرى الرشيد والمأمون <sup>(٢)</sup> ...

ولما جاء عهد المماليك استمرت هذه الحركة لأنهم كانوا على الرغم من بعدهم عن العروبة يؤمنون بالإسلام ، ويخلصون له ، ويتخصصون لعلومه وأدابه ولغته ، وقد أبقوا لنا مدارس كثيرة في الشام ومصر والنجاشي ما تزال شاهدة على حرصهم الشديد على نشر العلم وتعديله ، ولم يخل عصر أحدهم من إشادة مدرسة ، أو بناء جامع فيه مدرسة أو خزانة كتب ، أو تأسيس كتاب للأطفال ، أو دار قرآن للأيتام ، أو دار حديث للطلاب .

وما هو جدير بالذكر أن بعض المماليك كان على جانب طيب من العلم والمعرفة والفضل ، فكان طبيعياً جداً أن يشجع العلم وأهله ، وبهذا إشادة المدارس ، وعمارة بيوت العلم أمثال الملك المنصور قلاون ، وابنه الملك الناصر ، والملك الظاهر جقمق ، وبيرسون ، وقائتباعي ، وقانصوه الغوري .

هذه الغيرة على العلم ورجاله في عهد المماليك كانت ردة فعل للنكبة الكبرى التي حلّت في الأرض العربية على أيدي المغول . فلقد قتل أولئك المتوجهون كثيرون من العلماء ببغداد وغيرها ، وأنفروا كثيراً من دور الكتب ، فأضاعوا على الدين والعربية والبلاد ذخائرها ، وأعنّ كنوزها ، وثمرات عقولها .

صغير ، فنشأ عند أخواله «بني شداد» . وشداد جده لأمه ، فنسب اليهم . وتلقته بالموصل ، ثم  
بيinnamon ، وتولى الاعادة بالتطاية نحو أربع سنوات . وسافر إلى حلب ودمشق ومصر فحدث بها .  
ولا صلاح الدين قضاء السكر وبيت المقدس . وصحبه في غزواته . وحضر وفاة صلاح الدين  
حضرها شخصيا . م توجه إلى حلب بجمع كلمة أبناء صلاح الدين ، يعدها سافر إلى مصر  
لاستخلاف الملك المزيز ثم رجع حاكما على حلب وتوفي بها . من مؤلفاته «النواود السلطانية  
والمحاسن اليسوفية » وغدره (الأعلام ٣٠٦/٩) .

(١) المقرئي ، السلوك ١/١٩٤ .

(٢) ابن تغري بردي ، النجوم الظاهرة ٦/٢٣٠ .

ونبا المقام عن بقى من العلماء على قيد الحياة في المراق والشرق ، فهجروا البلاد ورحلوا إلى مصر ، حيث الأمان والدعة والسلامة والعيش الرغيد ، والرعاية الطيبة . ووجدوا أنفسهم بعد هذه الكارثة العلمية الرهيبة مسئولين أمام الله والتاريخ عن إهلاض العلم ، وإقالة عثاره ، فدفعهم شعورهم بالمسؤولية إلى الجهد بالعمل بالعمل لتلقي ما دُمر ، وبذل الجهد لإعادة تشييد الصرح الثقافي المنهاج .

وإذا كان سلاطين المماليك قد أبدوا غيرة دينية آنذاك ، فتعصبوا للدين ورجاله ، ورعوا العلماء رعاية قوية ، فليس يعنينا البحث عن حقيقة تلك الغيرة ، وذلك التعصب ، وهذه الرعاية وهل كانت عن عقيدة حقة ، أو كانت لإيهاماً وخداعاً للعامة من الناس حتى يبهرها أنظارهم ، ويضمنوا للاءهم ، ويأمنوا جانب فتنتهم وثورتهم عليهم؟ إنما يعنينا أن نقول : إن هؤلاء السلاطين والأمراء كانت فيهم غيرة على الدين ، واندفاع إلى النزود عن أهله ، ورغبة في إقرار كريم العيش والرعاية للمؤلفين والعلماء ، وأن العلم والأدب والعربيّة قد أفادت من هذه الرعاية فوائد جمة ، فامتلأت من جديد دور العلم بالطلبة ، ورُفوف المكتبات بالكتب والمؤلفات . وعوضت العربية شيئاً من تراها الذي هلك وباد .

ولا نبالغ إذا قلنا : إن المؤلفات التي صدرت في العصر المملوكي – وهو أقل من ثلاثة عام – بلغت عشرات الآلاف ، وحسبنا دليلاً أن بعض العلماء عرف عنه أنه وحده ألف مئات من الكتب كالسيوطى ، وابن تيمية<sup>(١)</sup> .

ولما جاء الأتراك العثمانيون ، واحتلوا الشام ومصر تقهقرت الحركة الثقافية وراح تراجع شيئاً فشيئاً على توالي الأيام وطفى الجهل على الناس طغياناً كاد يكون تماماً .

(١) أحمد بن تيمية ، الحراني ثم الدمشقي . محدث ، حافظ ، مفسر ، فقيه ، مجتهد . وشيخ الإسلام في عصره ، وداعية اصلاح ، ثار عليه الجهل من الناس ودعوه القلم ، وأذوه ، ودخل السجن مرات بقلعة القاهرة ، والاسكندرية ، وتوفي في سجن دمشق سنة ٥٧٢٨ / ١٣٢٨ م . له مؤلفات رفتاوي وشعر غزير (الأعلام ١٤٠ / ٤ ، معجم المؤلفين ١ / ٢٦١) .

# مَرَكِزُ الْقَافَةَ

وما دمنا في صدد الحديث عن البيئة الثقافية ، فلا مندوحة لنا من الكلام عن مواطن الثقافة ، والمعاهد التي كان يشع منها العلم ، ويتعلم الدارسون .

أول تلك المواطن هو المسجد<sup>(١)</sup> . وإذا كان المسجد قد وجد لعبادة الله فإن المسلمين قد توسعوا في مهمته ، فجعلوا منه إلى جانب كونه مركزاً للعبادة مكاناً لإدارة شؤون الدولة أو الولاية ، كما جعلوا المنبر أشبه بالعرش ، يلقى منه بيان الخليفة لسياسة الدولة .

وفي المسجد تداعى القرارات الهامة التي تتصل بشؤون الأمة ومصالحها ، وفيه يستقبل الخليفة السفراء ، ويدير شؤون الدولة ، وفيه يتحذّل علماء التفسير والحديث مكانهم للتدرّيس ، وفيه يجلس القضاة للنظر في شؤون المتقاضين ، وفيه تجتمع الجيوش ، ومنه تنطلق إلى الجهاد والفتورج<sup>(٢)</sup> .

ولم يقتصر التدرّيس – في غالب الأحيان – في المسجد على الأمور الدينية ، بل امتد إلى فروع علمية مختلفة كالشعر والنحو ، والأدب ، والفلك والحساب ، وأحياناً كان يدرس فيه الطب كذلك<sup>(٣)</sup> .

ومن أشهر مساجد التعليم : جامع عمرو بن العاص في القاهرة . ويدرك المقريز<sup>(٤)</sup> فيه بضعاً وأربعين حلقة لإقراء العلم ، لا تكاد تبرح منه . وجامع أحمد ابن طولون الذي درس فيه الطب إلى جانب تدرّيس العلوم الدينية<sup>(٥)</sup> . وبالجامع الأزهر وهو أشهر معاهد العلم الإسلامية على الإطلاق ، ولم يفقد شهرته إلى يومنا هذا . ولم يكن الأزهر مقصوراً على أهل مصر ، وحدها ، بل كان المسلمين يقصدونه منذ العصر الأيوبي من كافة أنحاء العالم الإسلامي حتى من بلاد المغرب

(١) استعملنا لفظ « المسجد » مرادفاً للجامع ، على الرغم من الفرق بين مدلoliها .

(٢) انظر مادة (مسجد) في دائرة المعارف الإسلامية .

(٣) أسماء حسن فهمي ، مبادئ التربية الإسلامية ص ٢٨ .

(٤) الخطط ٢٥٦/٢ .

(٥) المقريز ، الخطط ٣٦٣/٢ ؛ السيوطي ، حسن المحاجمة ١٣٨/٢ .

واليمن والهند وأواسط إفريقيا . وأخذت هذه الصلة تقوى بين الأزهر والبلاد الإسلامية حتى أصبحت في العصر العثماني مأوى المسلمين وحصنهم المتن في كافة بقاع الإسلام من بلاد الشركس والقفقاس إلى بلاد الهند والأفغان ، وقد بلغ عدد طلابه في القرن التاسع للهجرة نحو ألف طالب<sup>(١)</sup> .

ومن معاهد الثقافة الزاوية . وهي مأخوذة من الفعل « انزوى ، ينزوى » بمعنى : اتخذ ركنا من أركان المسجد ، وقد أدرك خافاء المسلمين الأوائل حاجة المعتكفين إلى هذا الانزواء ، فأنشأوا لهم مساكن ملحقة بالمسجد . ونشاهد ذلك مائلا حتى اليوم ببعض المساجد في مختلف بقاع العالم الإسلامي . ثم تطورت الروايا فيما بعد إلى أبنية صغيرة منفصلة في جهات مختلفة من المدينة في شكل دور أو مساجد صغيرة تقام فيها الصلوات الخمس ، وتعقد فيها حلقات دراسية في علوم الدين ، والعربية ، والفكرية ؟ كما يعقد فيها مشايخ الصوفية حلقات الذكر . ومنذ القرن الثامن الهجري – الرابع عشر الميلادي – انتشرت الروايا ، وأنشئت فيها كتاتيب لتحفيظ القرآن ، وتعليم الدين ، ومبادئ العلوم<sup>(٢)</sup> .

ومن معاهد الثقافة : **الكتاب** . وهو مشتق من الفعل : كتب ، يكتب . وال**المكتتب** (بضم الميم وسكون الكاف وكسر التاء) أو **المُكتَّب** (بضم الميم وفتح الكاف وكسر التاء المشددة) هو الرجل الذي يعلم التلاميذ الكتابة .

والكتاب أكثر المواطن شيوعا بين الناس في عهد العثمانيين ، وقد عرفته جميع البلاد التي خضعت للحكم العثماني . ويصف مؤلف كتاب « سير وترجم بعض علماء المسجد الحرام<sup>(٣)</sup> » أحد الكتاتيب فيقول : « ... وكان في ذلك العهد عبارة عن حجرة مفروشة بمحضر بالية ، بجانبها مراحيف ، وأزيار مكشوفة ، يشرب منها الأطفال ، وفيهم الصحيح والمريض ، وقد يكون المرض معديا ، فاقرع وأبرص وأجرب ومحموم ينشرون العدوى بين الأصحاء باختلاطهم في الجلوس على المحضر والشرب من إناء واحد . وكان فقيه الكتاب لا يحسن غير التهجي والقراءة بطرق

(١) طلس ، عصر الانخمار ص ١٧٤ .

(٢) دائرة المعارف الإسلامية ، الترجمة العربية ، مادة « الزاوية » .

(٣) هو عمر عبد الجبار . ص ١٨٧ .

ملتوية . والفلقة معلقة فوق رأسه . والعصي عن يمينه<sup>(١)</sup> . ويدرس الأطفال فيه مبادئ القراءة والكتابة والحساب ، ويحفظون القرآن الكريم كله ، أو سورا منه ، أو أجزاء ، وبعض مبادئ الفقه<sup>(٢)</sup> .

ومن معاهد الثقافة : المدرسة . ويقول المؤرخون : إن نظام الملك أول من بني مدرسة في الإسلام ، وقد ذكر الذهبي ذلك بصراحة<sup>(٣)</sup> وابن خلّكان<sup>(٤)</sup> . فقد قال في الوفيات عن نظام الملك : إنه أول من أنشأ المدارس فاقتدى به الناس . ويقول جرجي زيدان<sup>(٥)</sup> : وقد أجمع المؤرخون المسلمين تقريبا على أن أول من بني المدارس في الإسلام نظام الملك الطوسي وزير ملكشاه السلاجقي في أواسط القرن الخامس للهجرة .

ومن الغريب أن ينضي العصر العباسي ، ويتم نقل الكتب ، وينضج العلم على اختلاف مواضعه ، دون أن ينشئ المسلمون مدرسة ، ولم يرد ذكر كلمة المدرسة في تواريختهم . ويقول أحمد شلي<sup>(٦)</sup> : كان عام ٤٥٩ هـ / ١٠٦٦ م حداً فاصلاً فيما يختص بأمكانية التعليم عند المسلمين ، ففي هذا العام افتتحت في بغداد أول مدرسة من مجموعة المدارس الكثيرة المنظمة التي أنشأها الوزير السلاجقي العظيم نظام الملك . ونسبت هذه المدارس إليه ، فعرفت باسم «المدارس النظامية» . وكانت غاية في البخل والعظمة ، ثم كانت كثيرة العدد ، حفلت بواحدة منها كل مدينة بل كل قرية .

لم يتوقف إنشاء المدارس للغرض نفسه بعد نظام الملك ، فقد سار السلاجقة على خطوة وزيرهم العظيم في ابتناء المدارس ، ثم اقتفي أثرهم الشاهات والأتابك الذين أقاموا إمارات على أنقاض السلاجقة ، ولكن أحداً من هؤلاء وأولئك لا يمكن

(١) انظر كتابنا «الحركة الأدبية في المملكة العربية السعودية» - فصل التعليم - .

(٢) عبد القدس الانصاري ، تاريخ مدينة جدة ص ١٤٦ وانظر كتابنا «المعاهد التعليمية ومناهجها في الإسلام» ص ٤ - ٩ .

(٣) طبقات الشافعية الكبرى ١٣٧/٣ .

(٤) وفيات الأعيان ١٨٠/١ .

(٥) تاريخ التمدن الإسلامي ١٩٤/٣ .

(٦) تاريخ التربية الإسلامية ص ٩٩ .

أن يقارن بنور الدين محمود بن زنكي . فلقد كان أول من بنى مدرسة في دمشق ، ثم عم المدارس في مدن مملكته وقرابها . وجاء المماليلك بعده فساروا على سنته ، ونشروا المدارس في مختلف البلاد التي حكموها .

أما مواد البرamaة في هذه المدارس فيبدو ما وصلنا إليه أنها كانت تختلف بحسب موقع المدرسة ، وغاية مؤسسها . لكن معظم المدارس كانت تدرس نوعين من العام : العلوم التقليدية – ونعني بها العلوم الشرعية – والنوع الثاني : العلوم اللسانية ونعني بها علوم اللغة العربية وملحقاتها – غير أن بعض المدارس – وخاصة النظامية – كانت تدرس علم الكلام وقد كان ذلك بتشجيع نظام الملك الذي كان يرى رأي الأشاعرة ، ويسعى لنشر مذهبهم ، كذلك رأينا في كتاب طبقات الأطباء<sup>(١)</sup> أن أحد كبار الأطباء وهو مهذب الدين بن هبل الذي يعرف بالخلاطي تخرج من المدرسة النظامية ببغداد ، وكان أوحد وقته ، وعلامة زمانه في صناعة الطب .

أما في عهد العثمانيين<sup>(٢)</sup> فيحدثنا جيب وبون عن المدارس في دمشق وحلب فزراها لا تقل عن خمس وأربعين مدرسة في كل مدينة<sup>(٣)</sup> – عدا المساجد – في القرن الثاني عشر الهجري – الثامن عشر الميلادي – . وما يقولانه عن المدارس : «لم يكن في نظام التدريس امتحان أو شهادة ، وجل ما في الأمر «إجازة» يعندها الشيخ تلميذه ، فيصبح أهلاً للتعليم . وكان هؤلاء الأساتذة في مقام رفيع من احترام الناس وإجلالهم . وقد يكون بعضهم قاضياً أو طبيباً أو عالماً .

ويبدو أن التعليم كان على مرحلتين : إحداهما ابتدائية ، يلقن الطالب فيها القرآن والمعرفة الدينية والكتابة وشيئاً من مبادئ النحو والحساب . وثانيةهما علياً ، يتعلم فيها شعر القدامى وما يتبعه من دراسة العروض وما إلى ذلك .

ويظهر – مما وقعنا عليه – أن الدولة العثمانية لم يكن لها مداخلة مباشرة في

(١) ابن أبي أصيبة ٣٠٤/١ .

(٢) استندنا هذا التفصيل عن العثمانيين من دراسة الدكتور أسامه عازوي الممتازة للحركة الأدبية في بلاد الشام خلال القرن الثامن عشر الميلادي .

Gibb and Bowen, v. I, pt. 11-155. (٣)

مدارس بلاد الشام وفي أنحاء الامبراطورية العثمانية اللهم إلا في توجيهه بعض مناصب التعليم على نفر من العلماء ، وإنما كانت المدارس والكتاتيب تنشأ وتزدهر بريع الوقف الخاص بها ، وبإحسان المحسنين ، حتى إن ما يبنيه المحسنون من مدارس لم يكن للدولة شأن به <sup>(١)</sup> .

لقد كان في مدينة حلب وحدها يوم غزاها تيمورلنك سنة ٥٨٠٣ / ١٤٠٠ م ثلاثة مدرسة وقد أتت عليها يد الدمار <sup>(٢)</sup> ، ثم قامت على أثرها مدارس أخرى نذكر منها : الشعbanية ، والعثمانية ، والمنصورية ، والخُسْرُوِيَّة ، والبَهْرَمِيَّة ، والقُرْنَاصِيَّة ، وذكر كتب التاريخ الأوقاف المخصصة لها ، وندرك من خلالها أن معظم مدينة حلب كانت وقفا عليها <sup>(٣)</sup> . وقد شهد رسل Russel أن كثيراً من أوقاف المدارس التي ذكرها ابن الشحنة <sup>(٤)</sup> كانت لا تزال جارية في أثناء زيارته لحلب . بيد أن هذه المدارس الخيرية – كما يقول الغزي – لم تستطع أن تتحقق في العهد العثماني الآمال المعقودة عليها لأكثر من سبب ، كضآللة ما يصيبه الطالب المجاور من ريع الوقف ، وانعدام الرقابة عليه ، وإعفائه – أيام السلطان عبد الحميد الثاني – من القرعة <sup>(٥)</sup> بادعائه المجاورة بدون أن يؤدي امتحاناً . وحسبه بيّنة ورود اسمه في سجل المجاوريين المنتسبين إلى حجرة من حجرات المدرسة .

ولبيان ما كان في هذا العصر في لبنان وجنوب بلاد الشام من مدارس يكفي أن نعود إلى ما كتبه عنها فولتي <sup>(٦)</sup> ، وفيليپ حتى <sup>(٧)</sup> ، وديلاروك <sup>(٨)</sup> ، وفؤاد أفرام

(١) Gibb and Bowen, 2/142.

(٢) كامل الغزي ، نهر الذهب في تاريخ حلب ١٦١/١ .

(٣) انظر الغزي ١٤٧/٢ - ١٤٩/٤ ، محمد أسعد طلس ، الآثار الإسلامية وتاريخها في حلب ص ٢٣١٢١٦ ؛ محمد راغب الطباطباع ، إعلام النبلاء في تاريخ حلب الشهاب ٤٧٨/٦ ؛ وهاشمة الدباغ ، الحركة الفكرية في حلب ... ص ٥٥ .

(٤) محمد بن محمود المعروف بابن الشحنة : فقيه ، أصولي ، محدث ، مؤرخ ، أديب كان قاضي حلب . توفي سنة ٨٩٠ هـ ١٤٨٥ م (معجم المؤلفين ٢٩٤/١١) .

(٥) أي مرحلة الاختيار تميّذا لاحقاً بالخدمة العسكرية .

(٦) Volney, Voyage en Syrie 1/426.

(٧) تاريخ سوريا ٣٢٢/٢ ، وتاريخ العرب ٧٨٤/٣ .

(٨) Delaroque, Voyage de Syrie et du Mont Blanc , 1/223.

البستاني<sup>(١)</sup> ، ومحسن الأمين<sup>(٢)</sup> ، ويوسف الدبس<sup>(٣)</sup> ، وبوركهارت<sup>(٤)</sup> . وكرد علي<sup>(٥)</sup> ، وعبد الغني النابلسي<sup>(٦)</sup> ، والمرادي.<sup>(٧)</sup> وندرك من ثانياً هذه الكتب أن البلاد كانت عامرة بالمدارس .

ومن مراكز الثقافة : المكتبات : ذلك أنه حين نشطت حركة الترجمة والتأليف في العصر العباسي وتقلمت صناعة الورق ، تبع ذلك ظهور كثير من الوراقين الذين يقومون بنسخ الكتب . وانحدر العلماء والأدباء أماكن يجتمعون فيها للتزود من العلم ، فكثُرت المكتبات التي تزخر بالكتب الدينية والعلمية والأدبية وغيرها ، وأصبحت هذه المكتبات فيما بعد من أهم مراكز الثقافة الإسلامية . وقد عمل الخلفاء العباسيون على إمداد بيت الحكمة الذي قيل : إن هارون الرشيد هو الذي وضع أساسه بمختلف الكتب وظللت هذه الخزانات قائمة حتى استولى التتار على بغداد سنة ٦٥٨ هـ / ١٢٥٦ م .

ومن أشهر المكتبات في العصر العباسي الثاني مكتبة نوح بن نصر الساماني<sup>(٨)</sup> ، ومكتبة الصاحب بن عباد<sup>(٩)</sup> ، كما أن مكتبة مؤيد الدين العلقمي وزير المستعصم آخر خلفاء العباسيين ببغداد كانت تضم عشرة آلاف مجلد من نفائس الكتب<sup>(١٠)</sup> .

وقد أشاد ياقوت الحموي بمكتبات مدينة « مرو » حاضرة خراسان التي

(١) تاريخ التعليم في لبنان ، محاضرات الندوة البنانية ١٩٥٠ م الشارة ٩ - ١٢ السنة الرابعة ١٩٦١ - ١٧١ . والحياة العقلية في لبنان قبل مائة سنة ، مجلة المشرق سنة ١٩٢٩ م المجلد ٢٧ نيسان ص ٢٧٦ .

(٢) خطط جبل عامل ص ١٥ - ١٥٧ .

(٣) الجامع الفصل ٣٥١ ، ٤٦٨ .

Burckhardt, Travels in Syria and the Holy Land, p. 185.

(٤) خطط الشام ١١٩/٦ .

(٥) المخربة الانسية في الرحلة القدسية ص ١٥ .

(٦) سلك الدرر ٢٠٩/٣ .

(٧) ابن خلkan ١٥٢/١ .

(٨) الفخرى في الأدب السلطانية ص ٢٣٦ .

(٩) المصدر نفسه .

(١٠) المصدر نفسه .

استوطنها مدة طويلة ، وقال إنها كانت عامرة بالكتب ، وإنه كان بها عشر خزانٌ لم ير في الدنيا مثلها كثرة وجودة . وما قال عنها : « فكنت أرتع فيها ، وأقتبس من فوائدها ، وأنساني حبها كل بلد ، وألهاني عن الأهل والولد ، وأكثر فوائد هذا الكتاب — وكان يعني معجم البلدان — وغيره مما جمعته فهو من تلك الخزانٍ <sup>(١)</sup> » .

كذلك اتخذ الفاطميون في مصر من مساجدهم وقصورهم مراكز لنشر الثقافة الشيعية خاصة ، وألحقوا بها مكتبات تحتوي على مئات الآلاف من المصنفات <sup>(٢)</sup> .

وأغرم الأيوبيون ثم المالiks بجمع الكتب ، واعتماد الناس على شرائها وجمعها في مكتباتهم الخاصة ، فهذا نجم الدين يحيى بن حجي <sup>(٣)</sup> يترك بعد وفاته ثلاثة آلاف مجلد من الكتب النفيسة <sup>(٤)</sup> ، كما أن المقريزي يذكر لنا أربع عشرة مكتبة عامة بمدينة القاهرة وحدها <sup>(٥)</sup> ويحدثنا « كرد علي » عن مكتبات دمشق فيقول <sup>(٦)</sup> : إنه كان في كل مدرسة من مدارس الشام الكثيرة — منذ القرن السابع الهجري (الثالث عشر الميلادي) خزانة كتب ، كالمدرسة العمرية ، والناصرية ، والعادلية ، والأشرفية .

أما حلب فأمر مكتباتها مشهور، وحسبنا أن نعلم أن المكتبة الأحمدية التي أنشئت في القرن الثاني عشر — الثامن عشر الميلادي — وقف عليها واقفها ثلاثة آلاف مجلد <sup>(٧)</sup> ، وألات فلكية نادرة ، وأن المكتبة العثمانية كانت تحتوي على أكثر من ألف مخطوط ، وكذلك مكتبات معظم الجماعات المدارس في هذه المدينة <sup>(٨)</sup> .

(١) ابن خلkan ١٨٤/٥ في ترجمته لياقوت .

(٢) حسن ابراهيم حسن ، تاريخ الاسلام السياسي ٤٣١/٤ ، وانظر المقريزي ٢٣٤/٢ .

(٣) عالم القاهرة وقاضيها توفي سنة ٨٨٨ / ٥٢٠ م ( محمود رزق سليم ، عصر سلاطين المالiks ٦٧/٣ ) .

(٤) ابن إياس ، بداع الزهور ٢١٨/٢ .

(٥) الخطط ، الجزء الرابع ٥٧ — ٢٥٤ .

(٦) خطط الشام ١٩٥/٦ .

(٧) الطباخ ، إعلام النبلاء ٩٧/٧ ؛ الفزي ، نهر الذهب ١٧٤/١ .

(٨) الفزي ١٧٤/١ ؛ عائلة الدباغ ص ٥٠ .

ويطرقتنا الرحالة بوركهارت<sup>(١)</sup> بوصفه مكتبة « دير عين ورقه » بلبنان التي تضم كتابا لم يكن من معاييرها . وظن بوركهارت أن سبب ذلك هو خشية الكاهن من أن يفضي اطلاع الرحالة عليها إلى حرمان الدير من هذه الثروة .

وإذا ما انتقلنا إلى الجزيرة العربية ، وجدنا مكة المكرمة والمدينة المنورة ذاترين في هذه العصور بالمكتبات النفيسة . فمنذ القرن السادس الهجري – الثاني عشر الميلادي – أمر ملك اليمن نور الدين بن صلاح الدين الرسولي<sup>(٢)</sup> سنة ١١٩٧/٥٩٤ م بإنشاء رباط بمكة ، وأوقف فيه كتابا منها «المجمل لابن فارس»<sup>(٣)</sup> و«الاستيعاب لابن عبد البر»<sup>(٤)</sup> ثم غدا هذا الرباط مع الأيام حافلا بالكتب ، وما يزال يعرف حتى الآن برباط الحصارة . كما أوقف الأمير شرف الدين بن عبد الله الشرابي العباسي<sup>(٥)</sup> سنة ٦٤١ هـ / ١٢٤٣ م كثيرا من المؤلفات في فنون مختلفة وجعلها في مدرسته المجاورة لباب السلام<sup>(٦)</sup> من الحرم المكي . وأمر ملك فارس شاه شجاع<sup>(٧)</sup>

Burckhardt, Travels... p. 185.

(١) مؤسس الدولة الرسولية باليمن ، استقل باليمن بعد الأيوبيين ، وانتظم له ولبنيه ملك الحجاز والبين ٢٢٢ عاما . له آثار جليلة في البلدين ومنها مدارس ومساجد (الجزريجي ، المقود التلوزي ٤٢ - ٤٨).

(٢) أحمد بن فارس : من أئمة اللغة والأدب ، تتعلم عليه الديع المذناني وابن عباد . من تصانيفه « مقاييس اللغة » ٦ أجزاء و« المجمل » و« الصاحبي » و« جامع التأويل في تفسير القرآن » و« النبروز » و« الاتباع والمزاوجة » و« فقه اللغة » . توفي سنة ١٠٠٤ هـ / ٣٩٥ م (وفيات الأعيان ٣٥/١ ؛ يتحمه الدهر ٢١٤/٣ ؛ مجلة الجمع العلمي ٥٠١/٢٢).

(٣) يوسف بن عبد الله القرطبي المالكي ، أبو عمر . من كبار حفاظ الحديث والمؤرخين أديب بمحنة ، يقال له حافظ المغرب ، ولها قضاة لشبوة وشترىن وتوفي في شاطبة ٤٦٣ هـ / ١٠٧١ م . من كتبه « الدرر في اختصار المفاز والمبيّر » و« الاستيعاب في تراجم الصحابة » و« العقل والعقلاء » (وفيات الأعيان ٣٤٨/٢ ؛ الضيبي ، بغية الملensis من ٤٧٤ ؛ ابن بشكوال ، الصلة ٦٦).

(٤) خادم المستنصر بآل أبي جعفر منصور بن الظاهر ، بن مكة مدرسة ووقف فيها كثيرة . (الخلفي ، الإحلام بأعلام بيت الله الحرام ص ٨٢).

(٥) باب من أبواب الحرم المكي في الجهة الشرقية يقع بين بابي الدربية والنبي . ويعرف بباب النبي شيبة وبباب بني عبد شمس ، وهو ذو فتحات ثلاث . ويدخل منه الحاج لأداء طواف القدوة . (مرآة الحرمين ٢٢٨/١ - ٢٢٠).

(٦) جلال الدين المظفر ، خلف والده مبارز الدين محمد على إمارة فارس وكريمان وكرستان ، الذي بأبيه في السجن حيث مات سنة ١٣٦٤ م . قاتل أخيه شاه محمود ، الذي أقر بسيادته ، واستولى على أصفهان وتبيريز (Pareja, Islamologie, p. 474).

بإنشاء رباط قرب الحرم، وأوقف فيه سنة ١٣٢٦هـ / ٥٧٢٧ م كتاباً، وكذلك فعل الأشرف قايتباي<sup>(١)</sup> وتقى الدين القاسي<sup>(٢)</sup> في القرن التاسع، والقطبي<sup>(٣)</sup> في العاشر، والسلطان عبد الحميد<sup>(٤)</sup>. ومحمد رشدي الشروانى<sup>(٥)</sup> والشريف عبد المطلب<sup>(٦)</sup> وغيرهم في القرن الثالث عشر. وخير عمل أمر به السلطان عبد الحميد في مكة بناء «مكتبة الحرم» لجمع فيها أشنات الكتب المتفرقة هنا وهناك بين الأربطة والمدارس

(١) قايتباي المحمودي ، أبو النصر سيف الدين (٨١٥ - ١٤١٢ / ٥٩٠١ - ١٤٩٦ م ) من سلاطين المالك المصرية ، وفرع المراكسة . بايمه المالك بالسلطنة بعد تبرينا ، فتاقب بالملك الأشرف . حفل حكمه بالظالم والمرور . كان متقدماً ومحباً للعلم . (ابن لياس ، بدائع الزهور ٩٠٢/٢).

(٢) محمد بن أحمد بن علي ، تقى الدين أبو الطيب المكي الحسنى (٧٧٥ - ١٣٢٣ / ٨٨٢ - ١٤٢٩ م ) مؤرخ عالم بالأصول ، حافظ الحديث ، أصله من فاس ، وموالده وفاته بمكة ، دخل اليمن والشام ومصر مراراً . ولـ قضاة المالكية بمكة ، وكان أعنى على تصانيفه إلـام ثم عـمى . من كتبه «القـد الشـين في تـاريـخ الـبلـد الـأـيـن» - ٤ مجلـدات » و «شـاهـةـ الفـرامـ بـأـخـارـ الـبـيـتـ الـحـرامـ» و «الـمـقـنـعـ مـنـ أـخـارـ الـمـلـوـكـ وـ الـخـلـفـاءـ» و «ذـيلـ كـتـابـ الـبـلـاـ للـهـبـيـ». (السيوطى ذيل طبقات الحفاظ ٢٩١ ، ٣٧٧ ؛ السخاوي ، الضوء الرايع ١٨/٧).

(٣) قطب الدين الحنفي المكي عـيد آـلـقطـبـيـ (٩١٧ - ١٥١١ / ٩٩٠ - ١٥٨٢ م ) أول من ولـ رئـاسـةـ الفتـوىـ فـيـ عـهـدـ العـشـانـيـنـ . مـؤـلـفـاتهـ «الـإـلـاعـمـ بـأـعـلـامـ بـيـتـ الـحـرامـ» و «تـاريـخـ مـكـةـ الـمـشـرـقـ» و «الـبـرقـ الـيـنـافـيـ فـيـ الـفـتحـ الـمـشـافـيـ» (الـسـبـاعـيـ ، تـاريـخـ مـكـةـ ١١٢/٢).

(٤) تولـ الـحـلـفـةـ وـ لمـ يـلـغـ الثـامـنةـ هـشـرةـ ، وـ دـادـ حـكـمـهـ مـنـ ١٢٥٥هـ إـلـىـ ١٤٦١ـ ١٨٣٩ـ ٥١٢٧٨ـ مـ . أـمـ الـأـحـدـاثـ فـيـ أـيـامـ «ـمـعـاهـدـةـ لـدـنـ» ١٨٤٢ـ مـ وـ فـيـهاـ تـمـتـ تـسوـيـةـ وـضـعـ مـحـمـدـ عـلـيـ باشاـ القـاضـيـ بـيـارـ جـاءـهـ الـبـلـادـ الـيـ اـسـتـولـ عـلـيـهـاـ إـلـىـ الـسـلـطـانـ ، وـ قـصـرـ حـكـمـهـ عـلـىـ مـصـرـ بـشـكـلـ وـرـائـيـ . وـ حـلـوـثـ «ـمـذـبـحـةـ لـبـنـانـ» ١٨٦٠ـ ٥١٢٧٧ـ مـ وـ «ـحـرـبـ الـقـرـمـ» خـدـ روـسـياـ ١٨٥٣ـ ١٨٥٦ـ مـ . وـ اـصـدـارـ «ـخـطـ شـرـيفـ كـلـخـانـةـ» القـاضـيـ بـاجـراءـ إـلـصـاحـاتـ دـاخـلـيـةـ فـيـ الـبـلـادـ ، وـ مـساـواـةـ الـرـعـاـيـاـ الـتـصـارـىـ بـالـمـسـلـيـنـ (ـمـحـمـدـ فـرـيدـ ، تـاريـخـ الدـوـلـةـ الـعـلـيـةـ الـمـشـافـيـةـ صـ ١٩٧ـ).

(٥) ولـ أمرـ الـحـجازـ بـعـزـلـ مـحـمـدـ رـشـيدـ باـشاـ فـيـ الـرـيـبـ الـأـخـيـرـ مـنـ الـقـرنـ الـثـالـثـ عـشـرـ الـمـجـرـيـ . ثـانـ عـشـرـ الـمـيـلـادـيـ - رـقـدـ كـانـ أـحـدـ الـمـلـدـاءـ . طـلـبـ مـنـ شـيخـ الـاسـلـامـ رـتـبةـ قـضـاءـ فـلـمـ يـلـبـهـ ، وـ كـانـ الشـروـانـيـ صـدـيقـاـ لـصـدرـ الـأـعـظـمـ فـوـزـادـ باـشاـ ، فـأـعـطاـهـ رـتـبةـ الـرـوـزـةـ ، وـ أـدـخـلـهـ فـيـ «ـسـلـكـ الـمـلـكـيـ» وـ تـرـقـىـ إـلـىـ أـنـ ولـيـ الصـدـارـةـ بـعـدـ عـالـيـ باـشاـ وـ مـحـمـدـ نـديـمـ باـشاـ ، ثـمـ عـزـلـ وـأـعـطـيـ لـوـلـيـةـ الـحـجازـ ، وـ لـمـ يـمـضـ فـيـهاـ شـهـرـيـنـ حتـىـ تـوفـيـ وـدـفـنـ بـالـطـائـفـ (ـدـحلـانـ ، خـلـاصـةـ الـكـلامـ صـ ٣٢٦ـ).

(٦) منـ أـمـرـاءـ مـكـةـ الـمـشـهـورـينـ (١٤٠٩ـ ١٣٠٣ـ ١٧٩٤ـ ١٨٨٥ـ مـ) ولـ إـمـارـتـهاـ عـدـةـ مـرـاتـ . وـ قـعـتـ فـيـ حـكـمـهـ فـتـنـةـ بـمـكـةـ كـانـ سـبـبـهاـ مـنـ بـيـعـ الـرـيقـ فـزـلـهـ حـكـومـةـ الـرـكـ أـنـهـ تـبـيـنـ . وـ أـخـبارـ كـثـيرـةـ . (ـالـمعـيـيـ ، خـلـاصـةـ الـأـثـرـ ٨٦/٣ـ).

والمساجد ، وتنظم في الخزان ، ويشرف عليها قيس ، ويوضع لها فهرس . وقد تم البناء بعد وفاته ، وكان التنظيم .

والمكتبات العامة في المدينة المنورة أكثر عدداً وأوفر تأليف من مكتبات مكة . وقد عدَّ صاحب «مرآة الحرمين»<sup>(١)</sup> ثمانية عشرة مكتبة في أوائل القرن الرابع عشر- العشرين الميلادي - وأوصلها الشيخ حمَّاد الحاسر<sup>(٢)</sup> إلى الثمانين قبل هذا التاريخ . ويبدو أن مكتبة «عارف حكمت»<sup>(٣)</sup> خيرها جمِيعاً ، مقتنيات وتنظيمها وبلغت مخطوطاتها (٤٥٠٠) ومطبوعاتها (٢٠٠٠) وكلها من الكتب النادرة . وقد استحوذت هذه المكتبة على إعجاب جميع الذين زاروها من الأدباء والعلماء

---

(١) ابراهيم رفت ص ٤٢٢/١ .

(٢) حمَّاد الحاسر : ولد في قرية البرود من أقليم السر سنة ١٣٢٩ هـ / ١٩١١ مـ ، حفظ القرآن الكريم صغيراً ، وأكمل تحصيله في الرياض ، ثم رحل إلى مكة طلباً للعلم في المعهد السعودي . عمل في التعليم ، والقضاء ، وإدارة المعارف بمدة ، سافر إلى مصر ودخل كلية الآداب بجامعة القاهرة ، ولما عاد عن مديرها لكتلي الشريعة واللغة العربية بالرياض . أسس صحيفَة «البِيَانَ» وأنشأ داراً للطباعة في الرياض . له بحوث كثيرة منها «معجم البلد العربي» ومنها تاريخ مدينة الرياض ، وأبواب على المجري ، وتاريخ ينبع ، وبلاد العرب لأبي الحسن الأصفهاني ، وأمراء نجد» و«معدن نجد»، وله تحقیقات كثيرة، ولا سيما في جغرافية ابنزيرية العربية وتاريخها . ويصدر مجلة العرب الشهرية منذ عام ١٣٨٧ هـ / ١٩٦٧ مـ . وهو عضو في المجتمع العلمي العربي بدمشق ، وبجمع اللغة العربية بالقاهرة ، والمجمع العلمي العراقي (انظر كتابنا الحركة الأدبية في المملكة العربية السعودية - فصل الصحافة - ) .

(٣) ولد سنة ١٢٠٠ هـ / ١٧٨٥ مـ وتقلب في عدة مناصب منها قضاء القدس ومصر والمدينة وأخرها منصب مشيخة الإسلام ثم اعتزل المناصب سنة ١٢٧٠ هـ / ١٨٥٣ مـ . توفي باستانبول سنة ١٢٧٥ هـ / ١٨٥٨ مـ . من مؤلفاته «ديوان شعر» بالعربية والتركية والفارسية و «ذكرة الشمراء» بالتركية ، و «مجموع الترجم» لعلماء القرن الثالث عشر ( لم يكمل ) و «ذيل كشف الظنون» - إلى حرف الجيم . وأنشأ مكتبه في المدينة سنة ١٢٦٠ هـ / ١٨٤٤ مـ جمع فيها ما حصل من الكتب وفرش أرضها بالسجاد الشين وجعل فوق المكتبة قبة آتية في الزخرفة العربية وتعتبر خزانتها تحفة في فن التجارة العربي ، وفي قنائصها بركة من الرخام يتدفق الماء منها (العرب ج ١٠ سنة ٢ ربیع الثانی ١٣٨٨ / تموز ١٩٦٨ مـ ) .

والمورخين<sup>(١)</sup> وتليها في الأهمية مكتبة الساطان محمود<sup>(٢)</sup> فالمكتبات الأخرى كالحَمِيدِيَّة ، والحرَم ، وبشير آغا ، والكَشْمِيرِي ، والشَفَاء ، ورباط سيدنا عثمان ، وثروت باشا ، وحسين آغا ، والقازانِيَّة ، والإحسانِيَّة ، والمُوقِتِيَّة ، وأمين أفندي بورسوبي ، والشِّمُونَة ، ورباط السُّنُود ، وخوشنَبِيقي ، وأزبك ، وقرَه باش ، وأمير بُخارَى ، وأمان الله خوجة ، وطاهر إيشان ، والبساطي ، ووكيلي ناظري ، ونور الدين باي ، وساقِزلي ، والصافي ، وآل هاشم ، وآل مدنى ، والشيخ الوزير ، والشيخ السنوسى ، والصادقة ، وطوسون باشا ، والخوقندية ، وأمين الفتَنَابَرْج ، وسليم باك ، وغير ها ..<sup>(٣)</sup>

وَمَا حَوْتَهُ هَذِهِ الْمَكْتَبَاتُ مُخْطُوطَاتٍ رَائِعَةً مِنْهَا – فِي مَكْتَبَةِ عَارِفٍ حَكْمَتْ –  
تَفْسِيرُ الْقُرْآنِ لَابْنِ عَبَّاسٍ<sup>(٤)</sup> عَلَى رُقْ غَزَالٍ يَعُودُ تَارِيْخَهُ إِلَى الْقَرْنِ الرَّابِعِ الْمُجْرِيِّ ، وَنُسْخَةٌ  
مِنَ الْقُرْآنِ عَلَى رُقْ نَاعِمٍ بِخُطٍّ أَنْدَلُسِيٍّ مَذْهَبِهُ فِي آخِرِهِ كَتَبَتْ فِي الْقَرْنِ الْخَامِسِ ،  
وَكِتَابٌ «الْمَحَاضِرَاتُ» بِخُطٍّ السِّيَوَاطِيِّ نَفْسَهُ<sup>(٥)</sup> ، وَمُخْطُوطٌ بِأَسْمَاءِ الْجَبَالِ وَالْبَقَاعِ الْمَذْكُورَةِ

(١) ابراهيم رفعت ، مرآة الحرمين ٤٢٢/١ ؛ محمد لبيب البنتونى ، الرحلة المجازية ص ٢٥٤  
محمد كرد علي ، مجلة المقتبس مجلد ٤ من ٧١٨ ، مجلد ٧ من ٧٧٤ و مجلد ٨ من ٥٨  
مجلة المجتمع العلمي العربي ٢٥/٤٩٤ ، ٢٦/٥٩١ ، ٢٨/١٠١ و ١٨٩ ؛ حسني الكسم ،  
نفائس المغلوطات في دور كتب المدينة المنورة سنة ١٩٢٨ م ؛ مجلة المرفان بصيدا مجلد ٨  
من ٤٩٠ ؛ قطب الدين الخنفي ، الإعلام بأعلام بيت الله الحرام من ٤٠٥ .

(٢) ابن عبد الحميد الأول ولد ١١٩٩ هـ / ١٧٨٤ م وتولى الحكم من ١٢٢٣ إلى ١٢٥٥ هـ / ١٨٣٩ - ١٨٠٨ م أهم أعماله « القضاة على الانكشارية »، وتوقيع « معاهدة بخارست » مع روسيا لتحسين العلاقات والوقوف ضد اطماع نابليون ، وفي أيامه استقلت اليونان وحدثت المعركة مع الوهابيين ، وثار محمد علي باشا واستولى على بلاد الشام . ( محمد فريد ، تاريخ الدولة العلية المشتركة من ١٩٧ ) .

(٣) عبد الله عبد الجبار ، التياتر الأدبية / ١٨٦ / ٤؛ البنتونى من ١٥٤؛ مراة الحرمين من ١/٤٢٢ و ٤٢٢؛ دyi طرازي ، خزانة الكتب / ١٤٦ و ٣١٦؛ مجلة العرب ج ١٠ سنة ١٣٨٨ هـ . ٨٩٣ م من ١٩٦٨

(٤) عبد الله بن عباس بن عبد المطلب القرشي الماشي ، أبو العباس (ـ ٦٨ / ٦١٩ - ٦٨٧ م) حبر الأمة ، الصحابي . ولد بمكة ونشأ في بده عصر النبوة فلما زم الرسول - ص - وروى عنه الأحاديث الصحيحة ، وشهد مع علي - رضي الله عنه - الجمل وصفين . وكف بصره في آخر عمره فسكن الطائف ، وتوفي بها . (الستقلافي ، الإصابة ٤٧٧ / ٤٧٢ ؛ ابن الجوزي ، صفة الصفة ١ / ٣١٤).

(٥) عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد بن ساق الدين الخصيري السيوطي ، جلال الدين (٨٤٩ - ٩١١ هـ / ١٤٤٥ - ١٥٠٥ م ) إمام ، حافظ ، مؤرخ ، أدب ، له نحو ٦٠٠ مؤلف منها «الاتقان في علوم القرآن» ، و «الأشیاء والنظائر» ، و «الآلفية في مصطلح الحديث» ، -

في أشعار العرب ، ونسخة كاملة من « طبقات الشعراء » لابن سلام الجحبي<sup>(١)</sup> ، وكتاب « ذكر المسافات وصور الأقاليم » لأبي زيد البلخي<sup>(٢)</sup> ، و « الأفعال » لابن القوطيه<sup>(٣)</sup> كتبت بالاسكندرية سنة ٤٧٩ / ١٠٨٦ م وكتاب أشعار فارسية ، خطه أبيض جميل . قال البنتون عنه « وبينما نحن نعجب من جودة الخط وإنقان الصناعة ونظامتها وحسن تنسيق حروفها على صغرها ودقها لفت نظرنا حضرة مدير « الكتبخانة »<sup>(٤)</sup> إلى أن حروف الكتابة إنما هي ملصقة على الورق فتأملناها فوجدنا شيئاً يبعث الطرف لرؤيته ويعجز اللسان عن نعنه ، خصوصاً

- و « الألفية في النحو » ، و « بغية الوعاة في طبقات التقوين والنحاة » ، و « تفسير الملائين » ، و « الجامع الصغير » ، و « شرح شواهد المفتي » ، و « حسن المحاضرة في أعياد مصر والقاهرة » وغيرها . ( الفرزى ، الكواكب السابرة ٢٢٦/١ ، ابن لياس ، بدائع الزهور ٤٤٨٣ ، السحاوى ، الصورة الالامع ٦٥/٤ ) .

(١) محمد بن سلام بن عبد الله الجحبي بالولاء ، أبو عبد الله ( ١٥٠ - ٢٣٢ / ٨٩٦ - ٧٦٧ ) إمام في الأدب من أهل البصرة . مات ببغداد . له كتب منها « طبقات الشعراء الجاهليين والإسلاميين » و « بيوتات العرب » ، و « غريب القرآن » . ( معجم الأدباء ٣٥/٣ ، ١٠٧/٥ ، ٢٥٢/١٥ ، ١١٧/٦ ، ١٢٢ ، ٢٠٤ ، ٢٠٨ ، ١٠/١٥ ، ٢٧٨/١٨ ، ٦٥/٢٠ ، ٦٥/٣ ) الفهرست ؛ النبوي ، ميزان الاعتدال ٦٦/٣ ) .

(٢) أحمد بن سهل ، أبو زيد البلخي ( ٢٣٥ - ٢٣٢ / ٨٤٩ - ٩٣٤ م ) أحد كبار الأفذاذ من علماء الإسلام ، جمع بين الشريعة والفلسفة والأدب والفنون ، ولد في إحدى قرى بلخ ، وساح في الأقطار ، وعرضت عليه الوزارة فأباهما . وقد سبق علماء المسلمين إلى استعمال رسم الأرض في كتابه « صور الأقاليم الإسلامية » ومن كتبه « أقسام العلوم » ، و « شرائع الأديان » ، و « كتاب السياسة الكبير » ، و « كتاب السياسة الصغير » ، و « الأسماء والكتنى والألقاب » ، و « أقسام علوم الفلسفة » ، و « كتاب الشطرنج » ، و « أخلاق الأمم » و « البدء والتاريخ » وغيرها . ( معجم الأدباء ١٩٤/١ ، ٢٩/٣ ، ٥٨/٦ ، ٦٤ ، ١١١/١٦ ، ٦٢/١٩ ، العسقلاني ، لسان الميزان ١٨٣/١ ، التوسيعي ، الانتاج والمؤانسة ١٥/٢ ) .

(٣) محمد بن عمر بن عبد العزيز بن ابراهيم الأندلسى ، أبو بكر المعروف بابن القوطيه ( ت ٣٦٧ / ٩٧٧ م ) مؤرخ ، من أعلم أهل زمانه باللغة والأدب . أصله من اشبيلية وموالده وفاته بقرطبة . له كتاب « الأفعال الثلاثية والرباعية » و « المقصور والممدوح » و « تاريخ فتح الأندلس » و « شرح رسالة أدب الكاتب » . وكان شاعراً صحيحاً للألفاظ واضح المeaning إلا أنه ترك الشعر في كبره . ( السيوطى بنينة الوهأ ٨٤ ، وفيات الأعيان ١٢/١ ، ينیمة التمر ٤١١/٤ ، لسان الميزان ٣٢٤/٥ ) .

(٤) كلمة تركية وتعني « المكتبة » .

عنديماً أخبرنا أنهم كانوا يكتبون هذه الكتابة ثم يفصلونها بظفريهم ، ثم يلصقونها على ورقة أخرى ... <sup>(١)</sup> .

ولقد كان معظم هذه المخطوطات كتباً دينية في التفسير والأصول والمصطلح والحديث والفقه والتوجيد ، ثم أدبية ، فتارikhية ، فعلوماً أخرى ، كما أن فيها المكتوب بالعربية والفارسية والتركية والهندية والأوردية والجاوية واللغات الأخرى <sup>(٢)</sup> وعددها جميراً يزيد على خمسين ألف مجلد بين مخطوط ومطبوع في أواخر القرن الماضي أو في أوائل القرن الحالي .

كان أصل إنشاء هذه المكتبات تقرباً إلى الله ، وعمل خير في هذه البقاع المقدسة ، وهي صدقة جارية ، وتعدل كل صدقة في المكتبين آلاف أمثالها في البلاد الأخرى <sup>(٣)</sup> . لذلك كان السلاطين والأمراء والأتقياء يقفون الكتب في مكة والمدينة ويضمنون بأوقاف أخرى الإنفاق على القائمين بأمرها . وما كان يراقب هؤلاء الحفظة إلا الله ثم وجدهم . ولذا اختلفت العناية بهذه المكتبات باختلاف حفظتها وسذاتها . فقد يهياً لأحداها رجل أمين غبور حريص ، فيتمي عددها ، ويسعى إلى حفظ ما فيها ، والعناية بها ، كما فعل القطيبي الذي تسلمأمانة مكتبة بمكة ، ولم تكن محتوياتها لتزيد على عدة آلاف ، وحين أسلم الروح كان عدد ما فيها أربعة عشر ألف مجلد <sup>(٤)</sup> . وقد يكون حظ مكتبة أخرى تائعاً إذا تسلمتها غير حريص أو أمين فتمتد إليها الأيدي السارقة ، وتبدل محتوياتها مع الأيام ، وتذروها الرياح ، أو تجرفها السيل . فكم مرة أغرت سباق المكتبة داخل الحرث لأن

(١) الرحلة الحجازية ص ٢٥٤ ( نقل هذا الكلام عن البنتوني ، دون التعليق عليه ، وقد حاولنا التعرف على كيفية هذا العمل ، وطريقة قلع المزروع بالظفر فلم نصل إلى ما يقنع وبكتفي بنقله مع الإشارة إليه ، آملين أن يكون لأحد الفئتين علم بذلك فيجلو ما غمض علينا ) .

(٢) مرآة العربين ١/ ١٨٣ .

(٣) أنظر الحديث رقم ١٤ في صحيح مسلم من كتاب الوصيّة ؛ والباب الرابع عشر من كتاب الوصايا في سن أبي دارد ؛ والباب السادس والثلاثين من كتاب الأحكام في صحيح الترمذ ؛ والباب الثامن من كتاب الوصايا في سن النساي ؛ والجزء الثاني صفحة ٣١٦ و ٣٥٠ و ٣٧٢ في مسند أحمد بن حنبل .

(٤) مجلة العرب - الجزء العاشر - السنة الثانية ص ٨٩٣ .

غرفتها كانت واطنة<sup>(١)</sup> وكم تحدثت الأخبار عن «أمين بن حسن الخلواني<sup>(٢)</sup>» أنه نقل آلاف المخطوطات النادرة من هذه الخزانة إلى أوروبا فباعها<sup>(٣)</sup>. ومنذ أن نشأت دولة «المملكة العربية السعودية»، وتكونت وزارة الحجيج والأوقاف بمكة، اهتمت بأمور المكتبات، فجمعت الكتب المغيرة هنا وهناك في مكتبة الحرم بمكة وفي مكتبة الحرم النبوى بالمدينة، وجرّدت المحتويات وسجلتها في السجلات الرسمية، وعيّنت الموظفين المتعلمين للقيام بأمرها والعناية بها.

وإذا تخطينا منطقة الحجاز إلى مناطق الجزيرة الأخرى صعب علينا العثور على مكتبة عامة قبل ظهور دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب.

ولكنه منذ استقرار هذه الدعوة عمل كثير من الأتباع إلى جمع الكتب والاستزادة منها، ونسخ الكثير من رسائل «الشيخ»، ف تكونت بهذا مجاميع من الكتب بخط اليد.

ويبدو من استقراء الأخبار أن الدرعية كانت المركز الأكبر للعلماء وبالتالي للكتب المخطوطة؛ وحين هدمت وأصبحت الرياض عاصمة، واستوطن فيها أهل الحكم والعلم جرت العادة بجلب كتب من يتوفى من العلماء إلى هذه المدينة ليطلع عليها الطلبة<sup>(٤)</sup>.

ونعتقد أننا ما دمنا بصدد الحديث عن المكتبات وما تضمه من مخطوطات يتوجب علينا أن نشير بكلمة صغيرة إلى حركة النسخ والطباعة لتعلقها بالكتاب والمكتبات.

(١) المصدر السابق ص ٨٩٣؛ والمعطار، قطرة من يراث ص ٥٨.

(٢) رحالة ، له اشتغال بعلم الفلك ، كان مدرسا في الحرم النبوى بالمدينة . رحل إلى أوربة وغيرها ببيع المخطوطات التي كان جمعها . وفي سنة ١٣٠٠ هـ / ١٨٨٢ م وصل إلى أمستردام وليدن ، واشتربت منه مكتبة ليدن بعض نفائس الكتب . وانصرف إلى بومباي في الهند ، فعكف على الأدب ، ونشر رسائل من تأليفه . وقتل في رحلة ببابادية طرابلس قادما من المدينة ( دائرة المعارف الإسلامية ٦٥٩/٢ داغر ، دليل الاهارب ١٤٦ د ، معجم سركيس ١٧٢ ، مجلة المنهل ١٨٦/١٢ ) .

(٣) مجلة العرب الجزء ١٠ - السنة ٢ - ص ٨٩٣ داغر ، فهارس المكتبات العربية في الماقفين ص ١٠١ .

(٤) سعد الجاسر ، مدينة الرياض عبر أبواب التاريخ ص ١٣٠ .

إن عمر النسخ يكاد يكون عمر الكتاب نفسه . وقد ازدهر — في عصور الأدب العربي الخصبة — ثم استحال مهنة وبمحسبنا أن ابن الهيثم<sup>(١)</sup> عالم المناظر العربي الأشهر قد جعله مورده ، يتبلغ به السنة بأكملها لما استقر في مصر بعد ما نخل عن مشروعه المعروف بالنيل ، حتى بات الشمن الذي يطلبه في نسخ الكتاب كالرسم الذي لا يحتاج فيه إلى مواكسة ولا معاودة قول ، فيجعلها مؤنته لستنه . ولم يزل على ذلك إلى أن مات<sup>(٢)</sup> .

ولقد حدثنا رسول<sup>(٣)</sup> عما عاينه بحلب في زيارته الطويلة لها في القرن الثاني عشر قال : متى فرغ من نسخ خطوطه دعي عدد من الشيوخ والأفنديمة للاستماع إلى قراءتها . وإذا مع كل واحد منهم نسخة من الكتاب ليراجعها ويقابلها بالنسخ الأخرى ، مع أدوات الكتابة ، وغليون . وبمحبri التصحیح على النحو الآتي : يقرأ أحدهم الخطوط بصوت عال ، بينما ينظر الآخرون بانتباھ إلى نسخهم الخطوط ، فإن صادفوا خطأ يسيرا أو سهوا عن نقطة ، أو فاصلة ، وما أشبه ، صاحبوا ذلك سريعا وهم يقرأون . أما إذا بدأ أخطاء أكثر أهمية ، أو تباينت القراءات ، تحروا كتبهم جانبا ، وأصلحوا غلابينهم ، ثم عدوا إلى البحث بثرو ، فلا يزالون في جدل طويل حتى يبتعدوا عن الغرض الذي اجتمعوا من أجله .

ليس بالأمر البدع — ولا تبرز الطباعة بعد في بلاد الشام — أن يشيع النسخ ، فكثيرون من علماء العصر وأدبائه نسخوا كتابا بأيديهم ، بل لقد اتخذوا بعضهم موردا رزقا . ويبدو أن الرهبان في لبنان قد اضططعوا بأعباء النسخ ، إذ أمروا أن يعيشوا في كل دير ناسحا مجدين ، حاذقين في صناعة الحفظ والكتابة ، ويجمعوا نسخ الكتب المبعثة من كل موضع وينسخوهم إياها ، ويدعونها مكتبة الدير تعبيما للفائدة<sup>(٤)</sup> .

(١) الحسن أبو علي بن الحسن (وقيل الحسين) بن الهيثم ، المعروف في الغرب باسمه اللاتيني Alhazen توفي في حدود ٤٣٠ / ٥٤٣ م .

(٢) انظر الفقطر ١١٥ ؛ وابن أبي أصيبعة ٩١/٢ .

(٣) Russel, The Natural history of Aleppo, 2/96.

(٤) فريدنан توتل ، أخبار الموارنة وما اليهم من ١٦٠٦ م إلى يومنا ٦٣/٤ ، المرادي ٥٦/٢ .

أما صناعة الورق فقد كان يستورد من فرنطة وإيطالية ويصل إلى حلب ، وكان يباع على أبواب المساجد ، فتستقيم من ذلك لأحد أبناء العصر نسبة فيعرف بالوراق <sup>(١)</sup> . ولا غرو أن يقبل المتأدون على تعلم الخط إذ هو جزء من ثقافة العصر وبه الشهرة التامة <sup>(٢)</sup> . وما أكثر ما نقع في التراجم على مثل هذه العبارة «كان حسن الخط وله مشاركة جيدة في كل فن <sup>(٣)</sup> » .

وإذا انتقلنا إلى الطباعة <sup>(٤)</sup> قلنا : إنها من أركان الحضارة الحديثة ، ولا نعتقد شيئاً غير في مجرى حياة الإنسان وتطوره أكثر مما فعلت المطبعة . وللشرق أن يفخر بأنه عرف الطباعة – على نحو ما – قبل أوربة . فقد عثر علماء الآثار في بابل على قوله ذات أحرف ناتحة ترقى إلى ألف سنة قبل المسيح ، تتخذ لطبع الأوامر الرسمية ، بأن تجعل على الأجر الطري ثم يطبح فتبرز الحروف مطبوعة . وعمّا بمحاولات أهل الصين في هذا السبيل ، وما قبل عن لمام عرب الأندلس بهذا الفن . ونجد في تاريخ هذا الفن الحديث أن الشرق ظل على وفائه للحرف . فإن لدير قرقيسا – في شمال لبنان – فضل السبق إلى افتتاح أول مطبعة في بلاد الشام <sup>(٥)</sup> إلا أن الطباعة فيها كانت بالحرف الكوشوني إذ طبعت سفر المزامير في سنة ١٦١٠ / ١٩٠١ م باللغة السريانية وباللغة العربية مكتوبة بالحرف الكوشوني .

أما الآلة الطابعة بالحروف العربية فقد عرفها العالم العربي – أول ما عرفها سنة ١١١٨ / ٥٧٠٦ م <sup>(٦)</sup> في حلب على يدي البطريرك أنطونيوس دباس <sup>(٧)</sup> .

(١) المرادي ٥٦/٢ .

(٢) المرادي ٤٢/٤ .

(٣) المرادي ١٢٩/١ .

(٤) لمحة تاريخ الطباعة انظر لويس شيخو ، مجلة المشرق سنة ١٩٠٠ المجلد ٣ الأعداد ٢ ، ٤ ، ٦ ، ٨ ، ١١ ، ١٤ ، ١٧ ، ١٥ ، ١٨ ، ٢١ ، ٢٢ ، ٤ وانظر نصر الله ، الطباعة في لبنان – بالفرنسية – ؛ وخليل صابات ، تاريخ الطباعة في المشرق .

(٥) المشرق ٢٥٣/٣ ، صابات ٣٦ .

(٦) يقول حتى في تاريخ سوريا ٢٤/٣٢ إنها سنة ١٧٠٢ م .

(٧) توفي بحلب سنة ١١٣٧ / ٥١٧٢٤ م (انظر لويس شيخو ، المخطوطات العربية المكتبة النصرانية ص ٢٥) .

ولكن هناك خلاف حول مصدر هذه المطبعة . فقد كان البطريرك على ود وشيج بقسطنطين ، حاكم ولادة الأفلاق<sup>(١)</sup> الذي كان حفيفاً برجال الكنيسة الشرقية ، فكان يزورهم بكتب الصلاة التي يحتاجون إليها ، وأقام الحاكم قسطنطين في سيناجوفو<sup>(٢)</sup> — من أعمال مقاطعته — مطبعة عربية نشرت طائفه من الكتب الدينية . فلما عاد الدباس إلى سوريا سنة ١١٦٦ هـ / ١٧٥٤ م كانت فكرة المطبعة قد استحوذت على تفكيره . ومن هنا ورد الظن بأن حروف مطبعة حلب إنما هي حروف مطبعة سيناجوفو نفسها ، وأن المطبعة أتى بها من مقاطعة الأفلاق . ولكن المستشرق دوساسي<sup>(٣)</sup> يدفع هذا الرأي إذ يرى فرقاً بين المطبعتين<sup>(٤)</sup> .

ويذهب الأب نصر الله إلى القول : إن من المعقول أن يكون عبدالله زاخر<sup>(٥)</sup> قد كلف بسبك أحرف مطبعة حلب بمأذرة قسطنطين ، مستدلاً بقول البطريرك دباس في مقدمة كتاب «المزامير» الذي كان أول ما أخرجته هذه المطبعة سنة ١١٦٦ هـ / ١٧٥٦ م «حيث أنه — أي الله — وفقنا إلى عمل طبع الحرف العربي » .

ومهما يكن من أمر فإن لزاهر فضلاً على الطباعة العربية بانشائه مطبعة دير مار يوحنا الصايغ في الشوير . ولو أن هذا الصنيع لم يعد المشككين بتفرد زاهر به .

وقد أتى فولني<sup>(٦)</sup> على ذكر هذه المطبعة فوصفها بأنها الوحيدة التي ازدهرت في الإمبراطورية العثمانية ، وأنها أقيمت في لبنان منذ خمسين سنة ، وتشاء الصدف أن يعرج حاله آخر وهو برandon بعد فولني بعشرين سنة أو اثنين عشرة سنة على الدير هذا فيجد المطبعة متوقفة ، فاللورق قليل ، والناس منتصرون عن——— الكتب<sup>(٧)</sup> .

(١) في رومانيا Walachia, Valacuie, Valaque.

(٢) قد تكون Sinagovo

(٣) DE SACY ٢٣٩/٤ .

(٤) صابات ص ٩٣ ؛ نصر الله ص ١٧ ؛ المشرق ٣٥٥/٣ .

(٥) من أعلام القرن الثامن عشر (١٦٨٤ — ١٧٤٨ م) .

(٦) Volney, Voyage en Syrie et en Egypt. 2/82.

Browen, Travels in Africa, Egypt and Syria from the (٧)

year 1798 — pt. 408.

أما مصر فلم تعرف الطباعة حتى حملة نابليون سنة ١٢١٣هـ / ١٧٩٨م، وظلت بلا مطبعة – حتى تاريخ مختلف فيه، ولكنه لا يعود سنة ١٢٣٨هـ / ١٨٢٢م – بعد أن عاد نابليون بالطبع إلى جلبها في حملته – كما يذهب بعض الباحثين . وفي رأي آخرين أنه ترك المطبعة في مصر ، فجعل منها محمد علي باشا نواة مطبعة بولاق<sup>(١)</sup> .

نستطيع إذاً ، وقد ألقينا هذه النظرة العجل على معاهد الثقافة في الحقبة التي ندرسها أن نتصور أنه زمن لم ينقطع فيه السعي وراء المعرفة ، والتزاحم على الثقافة في بيئة غاب عنها الاستقرار والسكنينة ، وجفافها الإزدهار في الاقتصاد ، والاطمئنان في النفس ، وخلت من كثير من البواعث الحضارية التي تنعش النفوس وتنير العقول<sup>(٢)</sup> .

\* \* \*

---

(١) صابات ص ١٢١ .

(٢) د. أسامة عانوفي ، الحركة الأدبية في بلاد الشام خلال القرن الثامن عشر ص ٢٦ - ٥٥ .

البَابُ الْثَانِي

الفنون التّقليديّة



## ظواهر عامة في الشعر والشّعرا

الظاهرة البارزة الأولى في تاريخ الأدب العربي عامـة - والعصرـين المملوكي والعثماني خاصـة - أن موـكـبـ الشـعـر لم يـتـوقـفـ أو يـنـقـطـعـ ، على الرـغـمـ من تـغـيرـ الأوضاعـ السـيـاسـيةـ ، وـتـبـدـلـ الـأـحـوالـ الـاجـتمـاعـيـةـ ، وـتـبـاـيـنـ الـجـوـاءـ الـفـكـرـيـةـ وـالـثـقـافـيـةـ بـيـنـ شـتـىـ الـأـمـصـارـ وـمـخـلـفـ الـعـصـورـ .

لقد احتفظـ الشـعـرـ بـمـكـانـهـ التـقـليـديـةـ مـنـ العـنـايـةـ وـالـرـعـاـيـةـ ، وـظـلـ النـاسـ يـتـداـولـونـهـ ، وـيـتـذـاكـرـونـهـ ، وـيـتـسـامـرـونـ بـهـ ، وـيـحـفـظـونـهـ عـنـ ظـهـرـ قـلـبـ . وـلـاـ غـرـوـ فـيـ هـذـاـ ، فـهـوـ تـرـاثـ الـعـربـ الـثـقـافـيـ الـخـالـدـ ، وـهـوـ هـالـةـ السـحـرـ وـالـحلـالـ الـتـيـ تـحـفـ بـالـشـاعـرـ الـعـرـبـ ، وـبـهـ يـبـدوـ الـقـادـرـ عـلـىـ نـظـمـ الـقـصـيدـ مـجـداـ فـيـ قـوـمـهـ ، مـكـلـلاـ بـالـغـارـ أـمـامـ حـاـكـمـ ، مـهـمـاـ كـانـ لـونـ الـحـاـكـمـ وـجـنـسـيـتـهـ وـلـغـتـهـ ، وـمـهـمـاـ كـانـ الـوـضـعـ السـيـاسـيـ وـالـاجـتمـاعـيـ وـالـثـقـافـيـ فـيـ الـبـلـادـ . وـلـاـ غـرـابةـ بـعـدـ هـذـاـ إـنـ عـابـلـوـاـ قـرـضـهـ عـلـىـ الدـوـامـ ، وـمـحـاـكـاـةـ الـنـظـمـ الـرـائـعـ السـابـقـ مـنـهـ .

ليـسـ هـذـهـ الـظـاهـرـةـ وـقـعاـ علىـ عـصـرـ دـوـنـ عـصـرـ ، وـمـجـمـعـ دـوـنـ آـخـرـ ، بلـ لـهـاـ تـكـادـ تـشـمـلـ الـمـنـطـقـةـ الـعـرـبـيـةـ مـنـ قـدـيمـ تـارـيخـهاـ إـلـىـ حـاضـرـهاـ . وـلـقـدـ وـجـدـنـاـ شـاهـدـاـ مـنـ أـوـلـيـنـ الـعـصـرـ الـعـشـانـيـ لأـحـمـدـ الـبـرـبـرـ (١)ـ يـؤـكـدـ مـاـ نـذـهـبـ إـلـيـهـ ، وـفـيـهـ يـقـولـ :

(١) يـرـفـ بـالـدـيـاطـيـ لـوـلـادـتـ فـيـ دـيـاطـ (١١٦٠ / ١٧٤٧ مـ) حـيـثـ كـانـ أـبـوهـ يـتـجـرـ ، ثـمـ جـاءـ إـلـىـ مـوـطـنـهـ الأـصـلـيـ بـبـيـرـوـتـ ، وـاستـقـرـ أـخـيـراـ فـيـ دـمـشـقـ حـيـثـ تـوفـيـ سـنـةـ ١١٢٦ / ١٨١٤ مـ (الـعـانـوـنـيـ صـ ٥٣ـ)ـ .

«... إن الإنسان لا يستحق الوصف بالشاعر ، الموجب له العز والشرف ، إلا إذا احتوى من كل علم من العلوم على طرف ، وذلك لأن الشاعر من ينظم في كل فن ، ولا ينظم في كل فن إلا من دخل حانات العلوم فشرب كأساً من كل دن».

إن وصف الإنسان بالشاعر يقتضي له — على حد قول البربير — موجبات العز والشرف . ولعمري إن هذه الظاهرة لم تتغير أو تتبدل من العصر الجاهلي إلى يومنا هذا . وكل الذي تبدل هو المضمون الذي صار يجب على الشاعر أن يعبر عنه .

وما دام وصف الشاعر مقروراً بالعز والشرف ، وأكاليل المجد والغار ، فلا غرابة إذن أن تتصل حلقات السلسلة الشعرية على مدى التاريخ ، وفي مختلف البلاد العربية ، وأن ينبع الشعراء على الدوام ، دون أن تلحظ انقطاعاً أو توقيعاً في وجودهم وإنما تتجدد في أي حقبة من حقبة الزمان .

وظاهرة أخرى تلفت انتباها في هذا الأمر ، تتجلى في عدد الشعراء في كل عصر . ذلك أنهم في العصور الأولى من الجاهلية إلى الحقبة الثالثة من العصر العباسي كانوا محدودي العدد ، يمكن أن يمحصوا ويعرفوا . أما شعراء الحقبة الرابعة من الحكم العباسي — ونعني بها زمن حكم السلاجقة والفالطيميين والأيوبيين — وكذلك العصر المملوكي والعثماني ، فأنهم من الكثرة بحيث يصعب على باحث أن يمحصهم عدّاً .

ولو فتحنا كتاباً تعرّض لذكر بعض شعراء تلك الأزمنة كخربيدة القصر للعماد الأصفهاني ، أو خزانة الأدب لابن حجة الحموي ، أو خلاصة الأثر للمحبّي ، أو سلك الدرر لمحمد المرادي ، ونظرنا فيما احتوى عليه كل منها من أسماء الشعراء لانتباها العجب ، لأن كلاماً منها يطالعنا بأسماء لا تكاد تمحصى .

ونتساءل عن سر هذه الكثرة العددية في عصر أو شكل العنصر العربي الحاكم أن يفتقد فيها ؟ وطالعنا أجوبة عدة .

منها: أن بواسعه الشعر في الأزمنة التي نتحدث عنها ظلت متوافرة ، كما كانت في العصور السابقة ، وربما كان لقدر الشاعر في مجتمعه ، وللخير الذي يناله من حكام البلاد وأعيانها ، ولسر هذا الفن ذاته في نفس صاحبه ، وفي نفوس الناس بعض تفسير لكتلة الشعراء .

ومنها : سهولة نظم الشعر ، وتلذى مفهومه آنذاك ، فنظم القصيدة غداً ظرفاً أكثر مما هو مهنة ، بل إنه أصبح «زياً» أو «موضة» يتوجب على الرجل الأنبيق أن يتبعها ، ويخلص لها ، ليكون له مكانته في السلم الاجتماعي المحترم .

إن الشعراء ما عادوا يقولون الشعر على أساس انقطاعهم له ، وتخصلتهم به ، وانصرافهم إليه انصرافاً تماماً كأنسلافهم في أيام العباسين ، أو الأمويين أو الجاهليين ، ولكنهم يقولونه على أنه لون من ألوان الكلام ، لا بد للرجل المثقف ، أو الإنسان المنظوف أن يشارك فيه بنصيب قليل أو كثير .

ومنها : السطحية ، والسهولة ، بل الركاكة التي انحدر إليها الشعر . فتحن لا تجد بين تلك الأسماء اللامتناهية شاعراً مثل قمة من القمم ، كما تجد في العصور السابقة ؛ بل ما أشبه تلك الكثرة بالسفوح تنتشر فوقهآلاف من الحصى ، تتشابه في جوهرها ، كما تتمثل في شكلها ، وحجمها .

ومنها : أن الشاعر في العصور السابقة كان متفرغاً لإنتاجه الفني ، وجاهدها في أن يبدع قصيدة خلقتها مناسبة من المناسبات . أما في هذه العصور فقد اختلف الأمر ، وتغير عمل الشاعر . إنه الآن محدث ، أو فقيه ، أو قاض ، أو جزار ، أو وراق ، أو كحال ، أو أمير ، أو وزير . مهنته تأتي قبل كل شيء ، وبعدها تأتي الصفة الثانية وهي قول الشعر .

تلك بعض أوجوه عن سر كثرة الشعراء . ونعتقد أن هذا العدد الضخم ، مضارفاً إليه «شخصية الشاعر» المميزة أدى إلى تعميم حركة الشعر الخالص الذي يهدف إلى الإبداع والتحليل .

لقد صار يكفي الشاعر أن يستقيم بين يديه الوزن ليصب فيه فكرة عابرة ، أو عاطفة باهتة ، أو بارقة من بارقات الخيال ، أو نكتة طريفة ، فيخرج بيت أو بيتين ، أو عدة أبيات .

أما التطلع إلى القمم الشاحنة كما يتطلع النسر ، والتحليل بأجنحة قوية لا يعتريها الخور والوهن ، والمعالم الفكرية الفادحة ، والعواطف الرقرقة الحالصة ، والهدف إلى إبداع ما لم يبدعه الآخرون ، والوصول إلى هدف قصر عنه الباقيون ، فذلك ما نوشك أن نفتقده في هذه العصور ، أو يوشك أن يتلاشى يوماً بعد يوم .

من هذا المنطلق يمكننا أن نلقي باب دراسة الإنتاج الشعري . وطبعي أن ما نقوله هنا لا يعني أن نهمل أثر غياب العنصر العربي الحاكم ، ووضع الأمور الاجتماعية أمام أعيننا ، وطبيعة الأرض والجحود الذين عاش فيما بينهما الشعراء . ولا يعني أن ننسى الآثار المتعددة لذات الشاعر الخاصة ، وانفعالاته الشخصية ، وقوته حافظته أو ذكائه ، أو متطلبات المجتمع وحاجاته ، أو رغبات الحاكم وشهواته .

وفي سبيل الوصول إلى حكم جد قريب من العدل على إنتاج شعراء هذه الحقب ، علينا أن نجزئ البحث ، فندرس الفنون التقليدية التي نظموا فيها لنرى الفرق بين القدماء والمحدثين ، ولنتفق على مدى التقليد والتجديد . ثم ندرس الفنون التي خلقها العصر ، كما نتعرف على الأداء الفني من حيث شكل القصيدة وألفاظها ، وصورها ، وحيثند تقرب — شيئاً ما — من الهدف الذي نرمي إليه .

\* \* \*

أما الذي نعنيه بـ «فنون الشعر التقليدية» فهو الذي عرفه القدماء من الشعراء ، وتواضع على تسميته الناقدون والدارسون هذه التسمية كأدب المديح ، والرثاء ، والغزل ، والفخر ، والوصف ، والحماسة ، والهجاء ، والحكمة ، وما إلى ذلك .  
لقد كان لشعراء هذه العصور مشاركات كبيرة في نظم هذه الألوان ، وكان لهم فيها إنتاج غير .

وطبعي أن كمية الإنتاج في لون معين قد تقل عند شاعر ، وتكثر عند آخر . وفقاً للظروف الخاصة لكل من الشعراء .

وقبل الخوض في استعراض هذه الفنون الشعرية التي ندعوها بالتقليدية يتوجب علينا أن نشير إلى نقطة أساسية في هذا الصدد . وهي : أن معظم ما خلفه شعراء العصر السلاجقى والفاطمي والأيوبي والعثماني لا يزال مخطوطاً ، وأكثر هذه المخطوطات مربعة على رفوف مكتبات الغرب ، أو الشرق ، وبعضها ضائع أو مفقود . وكل ما نستشهد به ملزوم من بطون بعض الدواوين التي طبعت وظهرت إلى عالم الوجود ، أو من كتب التاريخ ، أو الموسوعات ، أو كتب التراجم العامة .  
هذا فالعذر بين إن قصرت الشواهد عن الإحاطة بكل ما نظمه أولئك الشعراء ، فالله لا يكلف نفساً إلا وسعها .

# الفَصْلُ الْأُولُ المَدِيْح

المدح من أهم أغراض الشعر في تلك العصور ، يمثل – إلى جانب الغزل والرثاء – الروح التقليدية عند شعراء العصر أصدق تمثيل .

ويلوح لنا أن معظم الحكام – على تفاوت أقدارهم ومراتبهم في نفع البلاد والعباد ، واختلاف أصولهم ، وعقائدهم – نالهم مدح كبير من شعراء زمانهم .

ليس لنا أن نستغرب مثل هذه الوفرة في شعر المديح ، فتعليلها يمكن أن يرتد إلى عامل نفسي داخلي . ذلك أنه منذ تفسّر الإنسان على هذه الأرض ، ووعي ذاته ، وما حوله ، وأحس بالفارق المختلفة بينه وبين الآخرين ، وباختلاف مواهبه عن مواهب سواه ، وقدره عن أقدار غيره ، ولد المديح ، وخلق فن الثناء .

وسواء كان المديح نابعاً من قرارة نفس المادح ، أم كان وسيلة لزفي إلى من شعر أنهم يفوقونه قوة ، أو مالا ، أو مزايا خلقية ، فهو إقرار بالرياسة والزعامة ، واعتراف بالفضل والمكانة .

وما كان العرب بدعا بين الأمم ، ولاخلقاً متفرداً عن جميع الناس . لقد ساهموا في هذا الثناء ، وخاضوا ميدان إكبار المتفوقين وتزلفوا إلى الأقوياء والحاكمين وورث الحلف عن السلف هذه السنة ، واتصلت حلقات السلسلة دون انقطاع ،

غير مقتصرة على قطر دون قطر ، وعصر دون عصر<sup>(١)</sup> .

ولربما كان ديوان المديح أكبر دواوين الشعر العربي وأضخمها ، بل لعله يفوق كثرة ما قيل في الغزل والنسيب والفنون المختلفة الأخرى . وان نظرة سريعة إلى ما خلف لنا الآباء والأجداد من أشعار توقفنا على هذه الحقيقة ، وتطلعتنا على التراث الضخم الهائل في فن المديح بشكل خاص ، ولا شك في أن هذه الكمية من الثناء لتلتف النظر وتسترعى الاهتمام .

ولا نزيد في هذا المقام أن نتعرض لغير مدح العاكفين ، ونثر إرجاء الحديث عن مدح الرسول العربي الكريم – صـ – ومدح الإخوان – والأصدقاء والعلماء ، والأوطان إلى فصل آخر ، هو أولى به وأحق من هذا الوطن .

ولو ذهبنا نستعرض المعاني الكبرى الرئيسة في شعر مدح العاكفين – في هذه العصور – وجدنا أنفسنا أمام معانٍ مكرورة ، معروفة ، متداولة ، إلا أن هذه الأشعار الجديدة المفعمة بالركاكة ، مثقلة بالضعف ، مرهقة من شدة التعب ، ناضبة من دماء الشباب ، والحياة ، والحركة .

وما كان أسهل القول على الشاعر ليريق أكبر النعوت ، وأبهى المزايا ، وأعظم الشمائل ، وأضخم الأسماء ، وأروع الألقاب على المدوح مهما كان جنسه ، ومركزه ، وسنّه ، وتقديره في سلم الرجال ، بل لا مانع عند الشاعر أن يعيد ما قاله في مدوح أمام مدوح آخر مختلف عن الأول كل الاختلاف أو بعضه .

إنه يكفي أن يكون الشاعر ليقا في اصطياد معانيه ، ذكيًا في اختيار ألفاظه ، عارفاً المزايا الأساسية في مدوحه ليكيل له ما يتناسب وتلك المزايا . فإذا كان محارباً: فهو الليث ، وهو الشجاع ، وهو المرهوب ، وهو الذي يتعلّم تيجان الملوك .

وإذا كان تقىاً: فهو الإمام ، وهو البرّ ، وهو العابد والساجد ، وهو مالك مفاتيح الجنة ، ومثل هذا . وإذا كان هاشمياً أو فاطمياً، أو نسيباً: فهو الخليفة

---

(١) انظر «فن المديح» للدكتور المرحوم سامي الدهان ، في سلسلة دار المعارف المصرية – الفنون الأدبية .

الحق ، وهو الظاهر ، وهو الذي يعلو على الدنيا وحاكمها ولا يعلو عليه ، وهو ابن الأرومة الطاهرة ، وهو الذي تجحب طاعته . . .

نحوت ترمي جزافا ، وصفات تكال دون حساب ، وأقوال تنظم رخيصة  
وتتابع بأبغض الأثمان .

أما الصدق ، والحرارة ، والإيمان بالقول ، والاعتقاد بالحق ، والتعتمق في  
المعنى ، ووصف الرجل بما هو فيه ، وتمييز مدوح من مدوح ، فتلك أمور لا  
تدخل في حساب ، ولا تخطر في بال إنسان .

هذا ، فشعر المديع الذي نستعرض نتفا منه ، يكاد يكون كلاما متقاربا ،  
متماثلا. اللهم في جزئياته التافهة ، وأوزانه المختلفة . وهذه شواهد :

الفاطميون في مصر : مدحهم الشعراء بالنسبة للعربيق ، وبأنهم المحققون في  
خلافة المسلمين ، وأنهم الراجحون عقلا ، وأن قصورهم معابد ومساجد ، وأنهم  
الأئمة الأبرار الأطهار ، وأن نور النبوة يشعشع فوق جماهم ، وأنهم حماة الدين  
ولا يخفيه غيرهم ، وأنهم العادلون ولا يعدل في الدنيا سواهم ، وأنهم خير أهل  
البرية .

والمؤلم في هذا المجال أن نذكر أن كثيرا من هذا المديع قد أتلف وأبيد ،  
ولم يُعن بتدوينه من جاء من جامعي الشعر بعد هذا العصر .

ويختل علينا أن للأيوبيين ، ولصلاح الدين خاصة أثرا في هذا الإلたلاف والإبادة ،  
ذلك أنه قوض دولتهم ، وحارب كل من دان بعقيدتهم ، ونكل بكل من ناصرهم ،  
أو بقي على الولاء لهم .

وما حفظ لنا من مديع هذه الدولة قصيدة عمارية اليمني التي أوردتها ابن  
خلكان كاملة <sup>(١)</sup> ، والتي مطلعها .

الحمد للعزيز بعد العزم والهشم      حَمْدًا يَقُومُ بِمَا أَوْلَتْ مِنَ النَّعْمَ

(١) وفيات الأعيان ١/٣٧٦ .

وَمَا يَقُولُ فِيهَا :

ما سِرْتُ مِنْ حَرَامٍ إِلَّا إِلَى حَرَامٍ  
بَيْنَ الْقَيْصَيْنِ مِنْ عَفْوٍ وَمِنْ نَفْعٍ  
تَجْلُوا الْبَغِيْضَيْنِ مِنْ ظُلْمٍ وَمِنْ ظَلْمٍ  
عَلَى الْحَقِيقَيْنِ مِنْ حُكْمٍ وَمِنْ حُكْمٍ  
فَوْزَ النَّجَاهِ، وَأَجْزُرُ الْبَرِّ فِي الْقَسْمِ  
وَزَيْرُهُ الصَّالِحُ الْفَرَاجُ لِلْفُعْسَمِ<sup>(١)</sup>

عَقْدَ مَدْحِ فَمَا أَرْضَى لَكُمْ كَلْمَيِّي  
ظَلَالًا عَلَى مَفْرِقِ الْإِسْلَامِ وَالْأَمْمِ  
فَمَا عَسَى يَتَعَاطَى هَاطِلُ الدِّيمَ ؟

اما الأيوبيون، والزنكيون، وأبطال الحروب الصليبية من المالكية فقد كادوا  
يستحوذون على جل المديع في عصرهم . والذين مدوا صلاح الدين وحده زاد  
عددهم على خمسين شاعرا .

كذلك لم يضنّ الشعرا بمديحهم على كل من كان يديه لمحاربة الفرنج  
بغية كسر شوكتهم ، أميراً كان أم وزيراً ، نجح في حربه أو أخفق ، قائداً في  
الرُّؤُوفِ في البحر . فهو لاءً جمِيعاً أحاطهم الشعر بهالة من المجد والإجلال ، ولفهمهم  
بأردية الفخار والاكبار .

فعماد الدين زنكي ظهر من خلال الأمديع رجالاً تسمى قمة المجد ، ودانت له  
الدنيا ، فهي ترجمت هلعاً منه اذا تحرك ، وتخر الراسيات رعباً اذا تقدم ، وتفر  
الأعداء ذرعاً اذا هاجم .

فِي ذِرَا مَلْكٍ هُوَ الدَّهْرُ عَطَاءٌ وَاسْتِلَابٌ

تَرْجُفُ الدُّنْيَا اذَا حَرَكَ لِلسَّيرِ الرَّكَابَا

وَتَخْرِيْرُ الْمَشْخَرَاتُ اخْتِلَالاً وَاضْطِرَابَا

وَتَرْى الْأَعْدَاءَ مِنْ هِيَبَتِهِ تَأْوِي الشَّعَابَا<sup>(٢)</sup>

(١) يقصد بالوزير : طائع بن رزيك

(٢) الشاعر هو ابن منير الطرابلي (الروضتين ٤٥/١).

إنه ملك عظيم السطوة ، يعطي وينع ، ويذل ويرفع ، يحمي الدين وينصره على من يربده به شرا.

مدحه ابن منير الطرابليسي (١) فقال :

فندتُكَ الْمَلُوكُ وَيَامُهَا  
وَدَامَ لِنَفْضِكَ إِبْرَاهِيمُهَا  
وَزَلَّتْ لِعِيشِكَ أَقْدَامُهَا  
وَزَالَ لِبَطْشِكَ إِقْدَامُهَا  
وَمُسْتَنْقَدِ الدِّينِ مَنْ أَمَّةٌ  
أَزَالَ الْمُحَارِبَ أَصْنَامُهَا (٢)

كذلك كان نور الدين محمود بن عماد الدين — من ثانيا القصائد — بطلاً يستحق أن يُسْفَحَ بين يديه عزيزُ الشعر ورائعه ، ويفديه بالروح كل من صام وأفطر ، وسعى وقصر .

فذاك من صام ومن أفتراء ومن سعي سعيك أو قصرا (٣)

إن نور الدين في قصائد المداحين عز الشعب ، ورمز البطولة والكرامة والفاء وفي شخصه يتمثل العدل الذي يأوي إلى ظله الضعيف ، كما تمثل الشجاعة التي تصون الدين ، وتحمي الحمى ، وتنزع النصر من الأعداء انتصارا ، ففرد البلاد المسئوبة والديار المنهوبة . ونور الدين زعيم ديني لامراء في ذلك ، بل هو غبيثُ الأبدال (٤) ، وهو في الوقت ذاته الأسد القادر على استرداد بيت المقدس من أيدي غاصبيه .

(١) هو أحمد بن منير بن مفلح بن أحمد الطرابليسي . ولد ونشأ بطرابلس الشام ، تردد بين دمشق وحلب واتصل برجالها ومدحهم . توفي بحلب سنة ٥٤٨ هـ / ١١٥٣ م .

(٢) ابن خلكان ٤٩/١ ؛ عماد الأصفهاني ، خريدة القصر — قسم شعراء الشام ١/٧٧٠ .

(٣) الرؤوفتين ١/٣٥ .

(٤) ابن منير الطرابليسي : الرؤوفتين ١/٥٧ . وقصر — هنا — تعني قص جزءا من اللشعر ، وهي شعرية دينية في المرة والمحج .

(٥) لرجال الصوفية مراتب تبدأ من الولي وتتسو إلى البطل ، فالنجيب ، فالنقيب ، فالمربي ثم القطب ، وتنتهي بالقطب الثوثر ( عبد الرحمن البسطامي ، مناهج التوسل في مباحث الترسيل — الطيفة الخامسة والمشرون من ١٣٠ ) .

مدحه ابن القيسرياني<sup>(١)</sup> فقال :

وَفِي النَّقْنِ أَزْهَدُ زَمَادِهَا  
وَأَنْتَ - نُسْكَا - غَيْثُ أَبْنَدِهَا  
حِينَا، وَحِينَا شَمْسُ عَبْدَادِهَا<sup>(٢)</sup>

يغشى الوضى أَفْرَسُ فَرْسَانِهَا  
فَأَنْتَ - نُسْكَا - غَيْثُ أَبْنَدِهَا  
فِي أَمَةِ أَنْتَ حِيمِي دِينِهَا

كذلك قال فيه الشاعر نفسه في قصيدة أخرى :

غضبتَ للدين حتى لم يفتُكَ رضا  
وكان دينُ الهوى مرضاته الغضبُ  
طهرتَ أرضَ الأعادي من دمائهم كلُّ سيف عندها جُنُبُ  
ولعلَّ أعظم بطل في الحروب الصليبية ظفر بتقدير الشعراء وإعجابهم ،  
فأحاطوا به ينظمون أسباب مجده ، ويشيدون بوقائعه وجهاده هو صلاح الدين  
الأيوبي . وقد تضافر شعراء الشام ومصر وال العراق على مدحه في مجلسه ، أو في أوطانهم  
حيث يرسلون إليه بقصائدهم دون أن ينتقلوا إليه .

والذى يلفت نظرنا في موضوع مدح صلاح الدين أن كتب التاريخ تسرد لنا  
أسماء شعراء كثيرين مدحوا القائد بقصائد مطولة ، وتأتي إلى هذه القصائد فنجد  
أن مقدماتها الغزلية باقية ، أما المديح فقد سلخ منها ، وذهب شذر مذر<sup>(٣)</sup> .  
وليت الأمر كان مقتضاً على شاعر واحد ، لكنه شمل معظم شعراء ذلك العهد ،  
ولم يبق من مدحه سوى ألفي بيت على وجه التقريب<sup>(٤)</sup> .

أما صفات صلاح الدين في القصائد الباقية فتقوم على عدد من النعوت

(١) هو محمد بن نصر بن صغير القيسرياني ، الملقب شرف الدين ، المعروف بابن القيسرياني . ولد بمكنا ، ونشأ بقيسارية - بلدة على ساحل الشام - فنسب إليها ، ثم انتقل عنها بعد استيلاء الفرنج على  
بلاد الساحل . تنقل بين عكا وقيسارية وحلب ودمشق ودمج ملوكها . وكان عارفاً بالهندسة والحساب والنجوم . توفي سنة ٥٤٨ / ١١٥٣ م .

(ابن خلkan ١٦/٢ ؛ الخريدة ٩٦/١ ؛ شترات الذهب ١٥٠/٤ ؛ النجوم الزاهرة ٤٢/٥) .

(٢) الروضتين ١/٨٣ .

(٣) راجع في ذلك ديوان الساعاتي ؛ ومعجم الأدباء ١١٠/١٤ ؛ وابن خلkan ٤٠٤/٢ .

(٤) أحمد بدوي ، الحياة الأدبية في عصر الحروب الصليبية ص ٣٧ .

المتداولة المكرورة . ذلك أن عمارة اليمني يشبهه بيوسف الصديق عدلاً وحسناً واتفاق تسمية .

يا شبيه الصديق عدلاً وحسناً وسمياً حكاها معنى وبني<sup>(١)</sup>  
والعماد الأصفهاني لا يكتفي بمقارنته بيوسف الصديق في العدل والحسن ،  
ولكنه يضيف إليه الكرم والسعاء :

ولما صَبَّتْ مصر إلى عصر يوسف فأجرى بهَا من راحتِيه بجوده  
أعاد إلَيْهَا اللهُ يوسفَ والعصراً  
بحاراً ، فسمَّاهَا الورى أنملًا عشراً<sup>(٢)</sup>

والشاعر الأمير أسامه بن منقذ<sup>(٣)</sup> يصفه بالشجاعة والكرم فيقول :  
يعطي الألوف ويلتقيه — باسما طلقَ المُحِيَا فِي الْقَنَا الْمُتَشَابِّجِ  
وابن الساعاتي<sup>(٤)</sup> يصفه بأنه أهان الافرنج ، وحطم جيوشهم ، واستطاع أن  
يحفظ مصر من شرهم .

وَهَانَ بِكَ الصَّلِيبُ وَكَانَ قِدْمًا  
يَعِزُّ عَلَى الْعَوَالِيِّ أَنْ يَهُونَا <sup>(٥)</sup>  
جَلَّتْ عِزَّمَاتُكَ الْفَتْحَ الْمُبِينَا  
فَقَدْ قَرَّتْ عَيْنَ الْمُؤْمِنِينَا

وَلَا خَلَفَتْ دُولَةُ الْمَالِكِ الدُّولَةُ الْأَيُوبِيَّةُ ، وَهُنَّ بَعْضُ سَلاطِينِهَا الْأُولُّ بَعْدِ  
قَتَالِ الْإِفْرَنجِ وَالْتَّرِّ ، وَاسْتِرْدَادِ الْبَلَادِ مِنْ أَيْدِيهِمْ ، أَوْ حِمَایَتِهَا مِنْ شَرِّهِمْ ؛ التَّفَّ  
الشُّعَارَاءُ حَوْلَ هُؤُلَاءِ السَّلَاطِينِ الْمُجَاهِدِينِ ، وَسَكَبُوا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ فِي ضِيقِ قِرَائِبِهِمُ الْمُنْظَوِيَّةِ .

(١) الرؤساتين ٥٦٨ /

٤٣٧ ص بدوی (۲)

(٣) ولد في شيزر - قرب حماة - سنة ٤٨٨ / ١٠٩٥ م في أسرة توارثت الإمارة والشعر اتصل بعماد الدين زنكي ومدحه ، كما اتصل بنور الدين وصلاح الدين ومدهما . توفي سنة ٥٨٤ / ١١٨٨ م . (شذرات الذهب ٤ / ٢٧٩).

(٤) هو علي بن رسم بن هردوز ، خراساني الأصل ، مرف بابن الساعاتي لأن والده عندما انتقل إلى الشام مرف بصنع الساعات وعلم التنجوم . درس في دمشق ومدح رجال الدولة الأيوبية . توفي بالقاهرة سنة ١٢٠٤ / ٥٦٠ م . (الزركل ، الأعلام / ١٥٠ / ٥).

٨٤ / ٢ ) الروضتين .

ولم تكن الصورة الشعرية للملك الظاهر بيبرس أضعف من صورة صلاح الدين ، فقد قال الشعراء فيه : إنه الملك الذي تزيّنت الملائكة باسمه ، وهو الذي أخاف الأعداء ، وكسر شوكتهم ، وأذاع الذعر في أرض أعدائهم ، كما أشاع الأمان في ربوعه . وبمثل هذه الفكرة مُدح صلاح الدين ، وقبله نور الدين ، وعماد الدين .

وربما كان الشاعر جمال الحشاب<sup>(١)</sup> أحد أولئك الذين استطاعوا جمع مزايا المدح في قوله :

ملك تزيئنت المالك باسمه  
كم للفرج وللتخار ببابه  
وطريقه لبلادهم موطوعة

كذلك كان السلطان المملوكي المظفر قُطُرُ في الشعر ملكاً ، مظفراً ، سيفاً للإسلام ، صاحب عزم وحزم ، به أوجب الله على العباد الشكر بحلاله وعظمة خلقه .

هلك الكفر بالشام جميعا  
بـ مالـ يـكـ المـظـفـرـ الـأـرـوـعـ  
مـلـيـكـ جـاءـنـاـ بـعـزـمـ وـحـزـمـ  
أـوـجـبـ اللهـ شـكـرـ ذـاكـ عـلـيـنـاـ

إن العصر الذي نحن فيه ، ونعني عصر الفاطميين ، أو الأيوبيين ، يدفع الشعراء إلى بذل النعوت الدينية جزافاً على المدحدين ، سواء أكان المجدون يستحقونها أو لا يستحقونها ، فالبضاعة الراîحة هي هذه ، والجحود العام مثل تلك العصور عابق بالمعاني الدينية ، إذن فليستغلّها الشعراء ، ولسيحشو بها قصائدهم . أما إذا كان المدوح رجل شراب ، وطرب ، وخمر ، ونساء ، ومجون ، فإن

(١) انظر المترizi ، المخطط ٤/٥٩ .

(٢) ابن الأثير ، المختصر ٢/٢٠٦

له معانٍ أخرى ، وصفات ثانية يحسن بالشاعر أن يأتي عليها . وما كان أذكى صفي الدين الخلٰي في هذا المجال .

وقف الخلٰي أمام نجم الدين الأُرتقي ، حاكم ماردين وديار بكر ، وأنشده قصائد مدح ، تجاوز فيها كل ما يمٰت إلى صفات الدين والتدين بصلة ، واقتضى كل ما يتصل بالدنيا بسبب ، ولا سيما في قضايا الكرم ، والشجاعة ، والعقل ، ومكارم الأخلاق — وان كانت هذه الصفات من صفات المتدينين .

وقف أمام الحاكم المملوكي ابن قلاون يمدحه ، فلم يزد عما قاله في الأُرتقي شيئاً ، وكأن هذا مثل ذاك ، وشخصية المملوكي بكل ما فيها من عناصر إنسانية ، واجتماعية ، وثقافية ، ودينية ، وعرقية ، وزمانية ، ومكانية تتفق كل الاتفاق وشخصية الأُرتقي ، على الرغم من تباعد الرجلين في معظم العناصر .

ادعى الخلٰي أن أحد أرباب دولة ابن قلاون طلب منه معارضته قصيدة المتنبي التي مطلعها :

بابي الشموسُ الحانفاتُ غوارباً الالبساتُ من الحرير جلابياً  
فاستجاب الخلٰي للطلب ، ونظم قصيدة تجاوزت الستين بيتاً . بدأها بالمقدمة الغزلية التقليدية ، فقال (١) :

أسبَلْنَـ من فوق النهود ذواتها  
وحلَّـنَـ من صبح الوجه أشعة  
ـ فجعلُـنَـ حباتَ القلوب ذواباً  
ـ خادِـنَـ فَـوْدَـ الليل منها شائباً  
ـ ولو استبان الرشدَـ قال كواكبَا  
ـ حتى اذا وصل الى المدیع ، راح يخسر الصفات متلاحمقة ، والتشبيهات  
ـ متراکة ، كأنه في زحمة من النعوت ، كل همه أن يخسرها فلا يندَـ واحد منها .  
ـ ملك يرى تعـبـ المـكـارـمـ رـاحـةـ  
ـ ويـعـدـ رـاحـاتـ الـقـرـاءـ مـتـاعـبـاـ  
ـ بـكـارـمـ تـذـرـ السـبـاسـبـ أـبـحـراـ  
ـ وـعـاثـمـ تـذـرـ الـبـحـارـ سـبـاسـبـاـ (٢)

(١) الديوان ص ٩٥ .

(٢) السبب : القفر والمفارقة .

من ذكره مُلئت قفّاً وقواضبها  
مثل الزمان مسالماً ومحارباً  
واذا سخا ملاً العيونَ مواهبياً  
سبّطاً ويرسل من سُطاه حاصباً<sup>(١)</sup>  
طروا ، ويُشِّب في القنيص مخالباً<sup>(٢)</sup>  
طلقاً ، ويَمْضي في الهياج مُضارباً<sup>(٣)</sup>  
ويُعدهُ قوم عذاباً واصباً<sup>(٤)</sup>  
منه ، ويُبدي للعيون عجائبها  
لم تُلْف إلا صائبها أو صائبها<sup>(٥)</sup>

ونحاؤ - جاهدين - أن نقف على ما جاء في هذه القصيدة من قيم إنسانية ، وفكريّة ، وجمالية ، فلا يستوقف نظرنا شيء .

هناك سلسلة من القيم الواردة ، كرم المدوح ، وشجاعته ، وصواب رأيه ، وحكمته ، وهبته ، رميت رميًا دون أن يتعمقها الشاعر تعبيراً وتفكيرياً .

لأنها لمسات خاطفة بلوان مختلفة من شخصية المدوح ، أطلقها الشاعر دون أن يتركنا نحمس ، أو نشعر أنها من صهيون شخصية المدوح ، ومن كوان فطرته وطبعته .

ومن أجل أن يتضح هذا القول يكفي أن نقارن فكرة الشجاعة عند شاعر جاهلي كالنابغة بفكرة الشجاعة عند شاعر ملوكى كالحلى .

لقد أراد النابغة أن يقول : إن شجاعة الغسانيين أمر واضح يعرفه القاصي والداني ، ولم تكن موطن شك أو ريبة ، كانت أمرا محتما ، فالقبائل كلها واثقة من انتصار الغساسنة في أي معركة خاضوها ؛ فعبر عن ذلك بقوله :

(١) السبط من المطر : السع الواسم الكبير . والحاصلب : الريم تحمل التراب والحمى .

(٢) العلق : المنبسط المتهلل .

(٣) الواصب : المستمر الدائم ، أو المتعب .

(٤) الصائب (الأول) : الفزير المتدقق . و (الثانية) : المصيب - ضد المخلص .

ونقتُ له بالنصر إذ قيل قد غرَّتْ كتابُ من غسانَ غيرُ أشائب  
ولم يكتف النابغة بهذه الثقة ، لكنه نقلها من عالم الإنسان إلى عالم الطير ،  
فكلي ما في الطبيعة كان يثق بهذا النصر .

إذا ما غزوا بالجيش حلق فوقهم عصائبُ طير تهندى بعصائب

إن محاولة الشاعر الجاهلي في إشراك الطير بهذه النقاقة نوع من تصايل المعنى  
الذى كان يريده . وهذه العملية التي رسم بها عصائب الطير تهندى بعصائب ،  
وتلتحق الجيش في زحفه على أعدائه ، ونقاقة من نصره ، موئنة أنها ستظفر بلحوم  
القتلى ، مؤمنة أن رزقها سياتها رغدا بعد المعركة . إن نظرتها هذه ، الوايقنة المطمئنة  
لم تكن صورا من الصور ، ولا تشبيهات من التشبيهات ، بل لم تكن عملية  
الشاعر مجرد رصف لألفاظ مادحة على وفق بحر عروضي معين ، وإنما كانت  
تأكيداً لمعنى الشجاعة ، وتعيناها له في نفس المدح ، والشاعر ، والمستمعين .

الأمر على التقىض عند صفي الدين ، لا تسترقفنا في قصيدته صفة معينة ،  
 وإنما تقادفنا مجموعة من الصفات ، فهو مرة كالغيث ، ومرة كالليث ، ومرة  
كالسيف ، ومرة كالسيل . ولقد تناوית القيم فجاء مع الغيث الكرم ، ومع الليث  
البأس ، ومع السييف الشجاعة ، ومع السيل العطاء .

هناك عملية مقصودة في هذا التناوب ، وعملية مقصودة في أن يقصر البيت  
على صورة واحدة ، وعملية ثالثة مقصودة حين يتلاعب بالألفاظ ، وكل هذه  
العمليات تهدف إلى غاية واحدة هي الإبداع في المدح – على حد رأيه – .

ومع هذا فإننا نصل إلى نتيجة ، هي : أن لباب عمل الحلي جزئي ومحدود . إنه  
لا يتميز بالمعنى الكلي الذي يخلق الصورة الكلية . كأن هناك عملية تجميع يزيد  
الشاعر فيها أن يجمع هذه الجزئيات من خلال إساحتها بالتراث ، فإذا كان شاعر ما  
في القديم شبه مدوحه باللith ، وشبهه آخر بالغيث ، وثالث بالسيف ، ورابع بالسائل ،  
وخامس بالبحر ، فإن على صفي الدين أن يثبت قدرته على المعارضة أو على التقليد .  
والنتيجة الثانية التي نصل إليها من المقارنة أن شعراء هذه الحقبة – واللحلي من

أعلامهم — كانوا موصولين بالتراث القديم ، ولكن هذه الصلة لم تكن صلة استيعابه ومُدارستة وتأثر وتتفاعل ، وإنما كانت صلة تقليد من جهة ، وصلة اجتناء وتجسيع من جهة أخرى .

لم ينتمس هؤلاء في مثل الأسواع الفسيحة التي انغمس بها شعراء الازدهار ، وإنما كان أعظم حظوظهم من ذلك أن يروا ، وأن ينظروا ، ولكنهم لا يحيطون ، وإنما يحيطون ، لأنهم لا يحرضون على هذه المشاهدة الكلية ، وإنما يجمعون من كل طرف رقعة ، ومن كل جانب تشبيها .

إن الشاعر القديم لم يكن حريصاً حرثاً بالغا على الصورة جزئية كانت أم كلية ، كان انطلاقه الرئيسي من المعنى ، كانت الفكرة هي التي تدفعه ، وهي التي تشقق أمامه طرائق التعبير . وهذه نقطة افتراق كبير لا بين الشاعرين بل بين الاتجاهين ، اتجاه أمثال صفي الدين الذين يلتقطون الصور ، ويعيدون تركيبها ، أو تركيب أجزاء منها ، أو اقتباس ألوان من ألوانها .

من هذا الفارق الكبير تسقط معارضته شعراء هذا العصر ، وتجدد من كل جوهرها لتعيش في إهاب رقيق جدا ، شفاف جدا ، لا يكاد يستر قصور الشاعر ، ذلك هو إطار الوزن والقافية ليس غير<sup>(١)</sup> .

واذا كان الحلي قد استطاع الى حد ما أن يعارض فحول القدماء ، ترفله ثقافة واسعة ، وملكة شعرية فياضة ، وذوق رفيع الى حد ما فان الذين جاءوا بعده من الشعراء المداهين لم يكونوا بمستواه ، على الرغم من أنه — وهو من أبرز شعراء عصره — لم يكن في مستوى السابقين .

لقد انحدر المستوى الشعري عامه ، وأسف المدحى اسفافا بالغا ، حتى اذا ما وصلنا الى العصر العثماني رأينا الخط البياني منحدرا انحدرا يكاد يكون عموديا .  
ويتجلى الانحدار في مظاهرتين أساسين : في الشاعر ، وفي الشعر .

---

(١) انظر شكري فيصل ، محاضرات في نصوص من الدول المتتابعة ألقاها في جامعة دمشق — كلية الآداب للعام ١٩٦٧ / ١٩٦٨ م ص ٨٦ - ٩١ .

فالشاعر في عهد العثمانيين ما عاد يأنف من ذل السؤال ، وإراقة ماء الوجه ،  
والاستجداء المفضوح الرخيص .

ولم يبق إلا ماء وجه أرقته وحسبي بشعري شاهداً ومتربما<sup>(١)</sup> هذا التعلق التافه ، لم نعهد له في أي عصر من العصور الخواли حتى ولا في العصر المملوكي . وصحح أن من الشعراء القدماء من تزلف ، وتذلل أمام مدوحه ، وأظهر ضعفه ، وفقره ، و حاجته كمحrir القائل :

أغبني - يَا فَدَاكَ أُبِي وَأُمِي - بِسَبِّبِ مَنْكَ إِنْكَ ذُو امْتِيَاح  
وَكَأُبِي الطَّيِّبِ الَّذِي نَادَى كَافُورًا :

أبا المسك ، هل في الكأس فضل أناه فاني أغني منذ حين ، وتشرب لكن هذا وذاك ، والشعراء الآخرين ، ظلوا يحتفظون ببعض الحياة والتجدد من التصريح المكشوف ، والعبارة الصريحة ، وظلوا يؤثرون الإشارة على العبارة ، ولم تسمح لهم كرامتهم - على الرغم من فقرهم و حاجتهم الملحة - بأن يرثوا ماء وجههم على الأعتاب ، كما فعل الطراطليسي ابن العصر العثماني وأمثاله من الشعراء .

أما انحدار الشعر ، فحدث عن الركاك ، ولا حرج ، لقد غدا ألفاظاً تُرصَّفَ رصفاً ، لا معنى من ورائها ، ولا روح فيها ، ولا بهاء ولا غناء . ونصرت على ذلك مثلاً ببيتين لشاكر العمري<sup>(٢)</sup> مدح فيها رجالاً من آل المرادي فقال :

فَكَانَ الزَّهُورُ فِيهَا اسْتِعْنَارَتْ عَرَفَ خَيْرَمُ الْهَمَامَ ، نَجَّعَلَ الْمَرَادِي  
وَكَانَ الطَّيْوَرُ تُمْلِي عَلَيْنَا وَضَفَّ زَاكِي النَّجَارِ سَامِي الْعِمَادِ  
فالشاعر نظر إلى الزهور والطيور ، فلم يسعه الخيال الشعري لكي يرى فيها صورة غير صورة المدوح ، ذي الأرج الفواح كالزهور ، وغير الصفات التي لا

(١) الشاعر هو نصر الله الطراطليسي الحلبي (انظر إعلام البلاه في تاريخ حلب الشهباء لأستاذنا المرحوم الشيخ محمد راغب الطباخ - رضي الله عنه - ٢٦٩٧ / ٧) .

(٢) شاعر وناشر . توفي سنة ١١٩٤ هـ / ١٧٨٠ م (المرادي ، سلك الدرر ١٨٣ / ٢) .

يفتاً الطير يصدق بها . ولو شاء تشبه المدوح بالزهر أو بالطير لأمكنته أن يقول :  
إن مكرماته ، وشمائله لتضوّع عطرا ، وتفوح شذى كما يضوّع عبق الورد ،  
فيملأ الآفاق شذى وطيبها . ولكن الشاعر أعجز من أن يسمو حتى إلى مثل هذه  
الدرجة المتواضعة .

الخلاصة ، إن معاني المديح في هذه الحقبة لم يطرأ عليها جديد ، وإن الشعراء  
المداهين كانوا عالة على الأسلاف القدماء من الفحول ، ولم يكونوا ناجحين في  
تقليدهم والإفادة من شكل أدائهم الفني فحسب ، وإنما كانوا محدودين في نظرتهم  
مشلولين في إبداعهم ، وكان شعرهم يت遁ى ويسف كلما تقدم الزمن ، وابتعدت  
الشقة بينهم وبين من سبقوهم ، حتى بلغ المنحنى الشعري أدنى مستوى في انحداره  
في أواخر أيام العصر العثماني .

• • •

## الفصل الثاني

### الرثاء

سنة الله التي فطر الناس عليها ، يضحكون في ساعة الميلاد ويكون ساعة الموت ، وشتان ما بين الساعتين . فدموع الوداع حرّى كاوية ، ولا سيما اذا كان المودع حبيبا ، أو رفيقا ، أو عزيزا ، أو شريك حياة . على هذا يسير الكون ، ويدرج ، منذ أن خلق الله العباد ، إلى أن يرث الأرض ومن عليها . ولن تجد لسنة الله تبديلا .

والدموع الغزار التي سالت من العيون العربية ، على مدى الزمن ، في أيام البؤس والشقاء والنكبات ، قد لا تعدّها دموع أمم كثيرة ، لأن الحياة التي عاشهما ، ويعيشونها ، تستدعي هذا البكاء ، يضاف إليها شيء آخر يزيد من طبيعة الشرق ، أرض الدموع والأنين .

بكى العربي أقرب الناس إليه: نفسه ، وفلذة كبده ، وقسم حياته ، وأخاه ، وصديقه ، وسيد بلده ، وشيخه ، ووطنه .

ولئن قسم بعض العلماء <sup>(١)</sup> أدب الرثاء ثلاثة أقسام : ندب ، وتأبينا ، وعزاء . وجعل الندب مخصوصا في الأهل ، والأقارب ، والذات ، وفي الرسول الكريم(ص) وأله الكرام ، وفي الدول والبلدان . وجعل التأبين للعواقب الرسمية ، فخصص به

---

(١) شوقي ضيف ، الرثاء - سلسلة فنون الأدب العربي - رقم ٢ - ص ٥

الخلفاء ، والوزراء ، والأمراء ، والعلماء ، والبلدان . وجعل العزاء بسم التفكير في حقيقة الموت والحياة ، وفلسفة الوجود والعدم والخلود ، إنما لن نتبع هذا التقسيم وسندرج الأنواع جميعاً تحت عنوان واحد ، هو الرثاء ، بغية تسهيل البحث .

لقد كان الرثاء غرضاً رئيساً من بين أغراض الشعر أيام الحروب الصليبية والملوكيّة . وتناول الشعراء هذا اللون من الأدب ، فأكثروا من النظم فيه ، ولم يتركوا صغيرة أو كبيرة إلا ونظموا فيها شعراً حزينًا .

والظاهرة البارزة في شعر هذا اللون أن البكاء على الدول البائدة ، والمدن الراحلة ، والنكبات المأثلة أخذت حيزاً كبيراً من الإنتاج المنظوم .

وأول ما يطالعنا في هذه الحقبة رثاء عُمارَةِ الْيَمِنِ<sup>(١)</sup> للدولة الفاطمية التي قوضها صلاح الدين الأيوبي . وكان شعره فيها فياضًا باللوحة والحنين ، طافحاً بالبكاء والتحبيب . فلقد كانت تلك الدولة – في نظره – زينة الدنيا ، وبهجة الحياة ، وقاعدة الدين والخير والمعروف . وهذا فهي جديرة بالرثاء أكثر من جدارة معركة صفين وموقعة الجمل به .

وجيدهَ بعد حُسْنِ الْحَلَّيِ بالعَطَّالِ  
شَقَّيْتَ، مَهَلَّاً، أَمَانَشِي عَلَى مَهَلٍ؟  
رَحَابَكُمْ، وَغَدَتْ مَهْجُورَةُ السُّبُلِ  
لَكَ الْمَلَامَةُ إِنْ قَصَرْتَ فِي عَذَّلِي  
فِيكُمْ قَرْوَحِي، وَلَا جَرْحِي بِمَنْدَلِ  
حَالَ الزَّمَانُ عَلَيْهَا، وَهِيَ لَمْ تَحُلِّ<sup>(٢)</sup>

رميَتَ يَادَهُرُ كَفَّ المَجَدَ بِالشَّلَلِ  
هَدَمَتَ قَاعِدَةَ الْمَعْرُوفِ عَنْ عَجَلِ  
أَسْبَلَتْ مِنْ أَسْفِي دَمْعِي غَدَةَ خَلَّتْ  
زُرُّ عَاذِلِي سَاحَةَ الْقَصَرِينَ وَابِلَكَ مَعِي..  
وَقَلَ لِأَهْلِهِمَا : وَاللَّهِ مَا التَّحْمِتَ  
أَبْكَى عَلَى مَا تَرَأَتْ مِنْ دِيَارِكَمْ

والذي نلحظه في هذه الأبيات أن الشاعر لم يستطع أن يذكر اسم الرجل الذي كان سبباً في هدم هذه الدولة ، واكتفى بإلقاء التبعة على الدهر والأيام . وربما

(١) عمار بن علي بن زيدان اليماني ، أبو محمد ، نجم الدين (ت ٥٦٩ هـ / ١١٧٤ م) عاش في اليمن ، وقدم مصر في أيام وزارة طلائع بن رزيك ، فأحسن إليه الفاطميون وبالغوا في إكرامه . وحين دالت دولتهم ، تأمر عماره مع سبة أشخاص على انتيال صلاح الدين ، فشعر بهم ، وصلبهم بالقاهرة . له ديوان شعر ، وعدد من المؤلفات (الأعلام ١٩٣/٥).

(٢) بدوي ص ٤٧٤ نقلًا عن النجوم الزاهدة ٢٠٠/٥ .

كان المسوّغ لهذا خشيته من بطش الأبوين ، أو تقليله للشعراء القدامى الذين نهجوا هذا المنهج ، ورموا أسباب الشقاء والنكبات على كاهل الأيام ، دون أن يستطيعوا تسمية الفاعلين والمسببين لذلك الشقاء ولذلك النكبات . فهذا أبو الطيب المنبي يرمي السبب في شقائه على الدهر في قوله :

رماني الدهر بـالـأـرـزـاءـ حـتـىـ فـوـادـيـ فـيـ غـشـاءـ مـنـ نـبـالـ  
أـوـ فـوـلهـ :

وـعـنـاهـمـ مـنـ شـأنـهـ مـاـ عـنـانـاـ  
وـتـولـواـ بـغـصـةـ كـلـهـمـ مـنـ  
رـبـماـ تـحـسـنـ الصـنـعـ لـبـالـيـ  
صـحـبـ النـاسـ قـبـلـنـاـ ذـاـ الزـمانـاـ

ـهـ وـانـ سـرـ بـعـضـهـمـ أـحـيـانـاـ  
ـهـ وـلـكـنـ تـكـدـرـ إـلـيـهـ لـبـالـيـ  
وـحـينـ اـضـطـرـمـتـ نـارـ الـحـربـ وـالـإـفـرـنجـ عـلـىـ سـاحـةـ هـذـهـ الـبـلـادـ ،  
وـرـاحـ إـلـيـهـ يـنـهـشـونـ أـجـزـاءـهـاـ ، وـيـسـتـولـونـ عـلـىـ بـعـضـ بـلـدـانـهـاـ ، وـبـلـغـ بـهـ الـأـمـرـ أـنـ  
اـسـتـولـواـ عـلـىـ مـعـظـمـ السـاحـلـ لـبـلـادـ الشـامـ ، وـسـقـطـتـ مـدـيـنـةـ الـقـدـسـ فـيـ أـيـدـيـهـمـ ، وـوـصـلـتـ  
رـحـوفـهـمـ إـلـىـ مـصـرـ ، وـاـحـتـلـوـ مـدـيـنـةـ دـمـياـطـ ، وـعـاثـوـ فـيـ الـبـلـادـ فـسـادـاـ ، وـقـتـلـوـ مـنـ خـلـقـهـاـ  
الـعـدـدـ الـكـبـيرـ ، فـاضـتـ قـرـائـعـ الشـعـرـاءـ بـرـثـاءـ تـلـكـ الـمـدـنـ ، وـأـكـثـرـواـ مـنـ النـوـاحـ عـلـيـهـاـ ،  
وـأـفـاضـواـ بـالـبـكـاءـ عـلـيـهـاـ ، وـاسـتـحـثـوـ السـلاـطـينـ وـالـمـلـوـكـ وـكـلـ مـنـ فـيـ قـلـبـ إـيمـانـ وـدـينـ ،  
وـمـنـ فـيـ عـرـوقـهـ دـمـ عـرـبـيـ أـبـيـ إـلـىـ الـأـخـذـ بـالـثـأـرـ ، وـالـاستـعـدـادـ لـنـضـالـ وـالـجـهـادـ ،  
وـمـزـجـواـ ذـلـكـ كـلـهـ بـالـصـبـغـةـ الـدـينـيـةـ ، وـالـرـوحـ الـاسـلـامـيـةـ .<sup>(١)</sup>

وـكـانـ سـقـطـ الـمـسـجـدـ الـأـقـصـيـ فـيـ أـيـدـيـ الـأـفـرـنجـ الـحـافـزـ الـأـكـبـرـ لـلـبـكـاءـ وـاسـتـهـاضـ  
الـهـمـ . فـهـذـاـ أـبـوـ يـوـسـفـ ، شـهـابـ الدـيـنـ يـعـقـوبـ بـنـ الـمـجاـوـرـ<sup>(٢)</sup> يـدـعـوـ عـيـنـيهـ إـلـىـ  
الـبـكـاءـ لـلـيـلـ نـهـارـ ، بـكـرـةـ وـعـشـيـةـ ، لـعـلـ الدـمـعـ يـرـقـأـ أوـ يـطـفـيـءـ مـاـ فـيـ قـلـبـهـ مـنـ توـقـدـ  
جـمـرـ ، وـحـرـقـةـ أـلـمـ ، كـمـاـ يـدـعـوـ فـمـهـ إـلـىـ أـنـ يـجـأـرـ بـالـشـكـوـيـ ، وـيـنـطـقـ بـمـاـ يـلـاقـيـ مـنـ  
حـرـيقـ ، فـالـعـبـرـ مـدـعـاةـ إـلـىـ تـخـفـيفـ وـطـأـةـ الـكـارـثـةـ .

(١) انظر رثاء ابن الحمي لدمياط في بنية الوعاء للسيوطى من ٧٨ ؛ وانظر رثاء ممرة النعمان في النجوم الراحلة ٥/٢٠٠.

(٢) هو يوسف بن الحسين . وزير وأديب وشاعر . أصله من فارس ، استوطن دمشق ، وعلم أبناءه صلاح الدين . توفي سنة ١٢٠٤ / ٦٠١ م (الأعلام ٣٠١/٩).

ولكنه يرى أن بكاءه وشكواه لن يجدانه فتيل ، بل كيف يجدانه والمسجد الأقصى ، وسلم المعراج ، والصخرة المقدسة ، والقبلة الأولى ، ومعبد الأنبياء ، ما تزال في أيدي الإفرنج والغاصبين من الأعداء ؟ .

وتذهب العاطفة الكاوية في الشاعر كل مذهب ، فيستغيث ببلاد الإسلام جميعها ويدعوها إلى أن تشاركه البكاء ، فينادي : يا بلاد الإسلام نوحى على القدس ، ويا مكة محمد ، ويا كعبة الله ، ويا من في قلبه ذرة إيمان ودين ضجوا بالبكاء على بيت المقدس ، وعلى الذين ذبحوا فيه وقتلوا ، وارفعوا الشكوى في عرفات التي تستجاب فيها الشكوى ، ويُلبّي الدعاء ، وانقلوا الخبر إلى حجرة الرسول وقبره ؛ فمحمد يسمع ويشفع ؛ قولوا في الملأ وزادوا في كل مكان : لقد عفّ المسجد الأقصى ، وسكت الأذان ، وخلأ من الصلاة ، وصفر من العابدين والراكعين والساجدين .. نوحوا جمِيعاً في كل لسان ولغة وبلد ، وطالبوا بني أیوب باسترداده ، وقوموا معهم ؛ وإلا فعل الدين السلام .

صلٍّي في البكا الآصالَ بالبُسْكرات  
تُوقَدَ ما في القلب من جمرات  
خَبَّتْ بادِّكار يبعث الحسرات  
يُرُوحُ ما ألقى من الْكُرُبَات  
على موطن الإِخْبَاتِ والصلوات  
على مشهد الأبدال والبَدَلاتِ  
تفاخر ما في الأرض من صَخَراتِ  
صلة البرايا في اختلاف جهاتِ  
وأشَرَفَ مبْيِّنُهُ تُحِيرُ بُشَّارة

أعنيَّ لا ترقَيْ مِن العبرات  
لعل سبُول الدمع يطفئه فيضُّها  
ويَا قلب أسعِير نارَ وجده كلما  
ويَا فم بُعْث بالشجو منك لعله  
على المسجد الأقصى الذي جَلَ قدره  
على منزل الأملاك والوحى والمدى  
على سَلَمِ المعراج والصخرة التي  
على قبلة الأولى التي اتجهت لها  
على خير عمور وأكرم عامر  
إلى أن يقول :

لتَبَكِّ على القدس البَلَادُ بأسِرها  
لتَبَكِّ عليها مكةً فهـي أختها  
لتَبَكِّ على ما حَلَّ بالقدس طيبةً

وتعلن بالأحزان والترحات  
وتشكو الذي لاقت إلى عَرَفاتِ  
وتشرحه في أكرم العجرات (١)

(١) الروضتين ٢٠٦/٢

ومثل ابن المجاور شعراء كثيرون . وإذا كانت هناك سمة لشعر هذه الحقبة فهي الحزن والألم بالمقام الأول .

ونأتي إلى نهاية الدولة الأيوبية ، ونحاول أن نقتبس عن شعر قيل في رثاها ، فلا نعثر على شيء . ونقتبس عن السبب فلا نجد إلا تعليلاً واحداً ، هو : أن الحكم الأيوبية لم ينقرض دفعة واحدة كما انقضت دولة الفاطميين ؛ بل حكم المماليك باسم الأيوبيين أولاً ؛ وكان لأمراء البيت الأيوبية حكم لا يزال قائماً في بلاد الشام ؛ كما أن المماليك لم يعملا على تقويض آثار الأيوبيين ، بل حافظوا عليها ، وكانتوا يعتزون بنسبتهم إليهم .

أما زلزال سنة ١١٥٧ / ٥٥٢ م فقد توالى عدة مرات ، وخربت عدة بلدان ، وأهلكت ما لا يحصى من الناس . وقد أكثر الشعراء من الحديث عن ذلك الزلزال ، ومن ذلك ما قاله أسامة بن منقذ حين أخذت مدينة شيزر رجفةً الزلزال ، فلم ينج أحد من أهلها ، فبكى قومه ، وندب أقرباهه وبنته فقال :

حيّا ربوعكِ من رُبَا ومن مازل  
وستلك يا دار الهوى بعد النسوى  
وطفاءً تسفح بالهتون الماطل  
أبكيكِ أم أبكي زمانِي منكِ أم  
أهليكِ ، أم شرخَ الشباب الراحل  
دانوسُ أندية ، وعزَّ محالفِ  
ذهبوا ذهاب الأمس ما من نخبر  
عنهم ، وزالوا كالظلال الرائل<sup>(١)</sup>

ولما حل النصف الثاني من القرن السابع المجري – الثالث عشر الميلادي – وكان الأصيل . كانت شمس الخلافة العباسية دائمةً كدراء ، ترقى على الأفق الخصيب دولة متامية الأطراف ، قعد بها العجز ، فتقاسمتها أيدي الفرقة والفصياع وكانت فلول الفزو الصليبي ما تزال لها مراكز وأوكار في عدة أماكن على ساحل الشام ، تتحين الفرصة لتعيد الكرة ، وكان الأتراك والفرس والمماليك يتحكمون بشؤون البلاد ، ورقاب العباد باسم الخليفة القابع في قصر من قصور بغداد .

في غمرة هذا الصعب ، هب الإعصار الأسود من الشرق ، يحمل المول

(١) ديوان أسامة بن منقذ ص ٣٠٤ - ٣٠٥ .

والدمار ، فقد أقبلت أرجال الزحف المغولي تكتسح البلاد . وانتبه الناس ، فإذا جحافل هولاً كواً تقرع أبواب بغداد ، وتطيق عليها كقطع الليل المظلم سنة ٥٦٥٦ / ١٢٥٨ م وتستبيحها أربعين يوما ، حتى إذا انصرمت تلك الأيام الرهيبة كانت المدينة قاعاً صفصفاً ، تبكي معالم الحضارة الدارسة ؛ ودماءُ الخليفة القتيل ، المستعصم بالله ، مطلولةً لا ثأر لها ولا قواد .

وغابت شمس الخلافة العباسية عن بغداد الماجعة تحت ركام الحراائق ، يلفها سواد الجهالة والظلام ، وانطفأت شعلة النور والخبر حين امتدت برأس الجريمة إلى كنوز العلم والأدب ، فألفت بالكتب والأسفار في عباب دجلة ، فعاد المداد الأسود الذي سَوَّد به أساطين العلم والأدب ملائين الصحف ، عاد ليصبح دجلة أيامًا عدة ، فتمتد مياه النهر الحزين شريطاً أسود على صدر البلاد رمزاً للحداد ، وأي حداد .

أجل . بغداد المجيدة ، بغداد المنصور والرشيد والمأمون ، اجتاحها هولاً كواً ، بعد أن أسلمها أهلها لسنين عجاف ، فain الدمع ، وain الشعري يكفي الحضارة ؟ هذا شاعر من الكوفة ، اسمه شمس الدين محمود الكوفي ، عرف بغداد يوماً وكان له فيها صحب وأصدقاء ، ثم فارقهم على أمل العودة ، ونهض بعد الفاجعة إليها ، فرأى الديار خراب وحرائق ، تتعى من بناتها فقال يرثيتها :

إِنْ لَمْ تَقْرَحْ أَدْمَعِي أَجْفَانِي      مِنْ بَعْدِ بُعْدِكُمْ فَمَا أَجْفَانِي  
إِنْسَانٌ عَيْنِي مَذْتَنَاعِتْ دَارُكُمْ      مَا رَاقَهُ نَظَرٌ إِلَى إِنْسَانٍ  
بِالِّيْتَنِي قَدْ مِتْ يَوْمَ فَرَاقَكُمْ      وَلِسَاعَةِ التَّوْدِيعِ لَا أَحْيَانِي  
مَالِي وَلِلأَيَّامِ شَتَّ شَمْلَهَا      شَمْلِي ، وَخَلَّتِي بِلَا خِلَّاتِي

ويتبه الشاعر من غفلة الشرود والذكرى ، ليطوف بديار الأهل والجيرة ، فيقول وروح العجب والاستغراب ترسم على وجهه :  
ما للمنازل أصبحت لا أهلها      أهلِي ولا جيرانها جيرانِي

وحياتِكم ما حلّها من بعدِكم غيرُ البَلِي والهَدْم والنيران  
ويعود الشاعر الى ديار الأصدقاء الراحلين ، وقد اعتبره الوجوم والاستغراب  
لِما رأى . ويطوف فيها ، وعلى وجهه حيرة وفي فمه نداء يستنبط الرسوم :

وقفت فيها وففة الحيران  
فتكلمت لكنَّ بغير لسان  
كانوا هُم الأوطار في الأوطان  
ذلا تخَرِّ معاقد التيجان  
بيكى المدى وشعائر الإيمان  
ولقد قصدت السدار بعنة رحيلكم  
وسألتها لكن بغير تكلم  
ناديتها : يا دارُ ما فعل الأُلَئِي  
أبن الذين عهِدْتُهم ولعزم  
كانوا نجوماً من اهتدى فعليهم

فرد الدار على سؤاله واستغرابه بجواب بلغ :

قالت : غَدَّوا مَا تبَدَّلَ شَمْلُهُمْ  
وَتَبَدَّلُوا مِنْ عَزْهِمْ بَهْوَانْ  
أَفْتَ قَدِيمًا صَاحِبَ الْإِيَّوَانْ  
أَفْتَهُمْ غَيْرُ الْحَوَادِثِ مِثْلَهُمْ

لقد حللت النكبة ، فاستبد الحزن بالشاعر ، فطاف بمعالم بغداد يبكي فراق الأحباب ، ويبحث في أرجائهما ، فلا يجد لهم أثرا غير الحراتق والخرائب ، وقد كان وصفه للمدينة المنكوبة قصيرا وعاما ، ولعل حزنه على أصدقائه قد طغى عليه ، وشغله عن الانصراف طويلا إلى معالم المدينة المهدومة .

كذلك نجد شاعر آخر اسمه تقى الدين اسماعيل بن أبي اليسير التونسي يربى بغداد في نكتتها ، وقد قدر هذا الشاعر أن يكون في عداد من شهدوا النكبة ، وعانيا من أهواها ، فاذا هو يبكيها ويندبها ، ويبذكرا باللوامة والأسى ما حل بها .

لأنه يبدأ قصيدة بـ «مطلع غريب» ، كأنه تخيل قادماً من سفر بعيد ، جاهلاً ما داهم البلد وأهله ، راغباً في زيارة أحبابه ، متطلعاً إلى لقاء بنى العباس فيها ، طالحاً في مجالسة العلماء والأنبياء ، ولقبه الشاعر في طريقه إلى بغداد فاستوقفه ليسأله عن قصده ووجهته .

والغرابة في مطلع القصيدة أن الشاعر لم يصرح بسؤال الزائر الوافد ، ولم يتعرض إلى ما قاله وسأل عنه ، وابتداً مباشرة برد الجواب .

**لِسَائِلِ الدِّمْعِ عَنْ بَغْدَادِ أَخْبَارُ فَمَا وَقْفُكَ وَالْأَحْبَابُ قَدْ سَارُوا ؟**

أَسْأَلُ عَنْ أَحَدٍ فِي بَغْدَادَ ، أَوْ تَقْصِدُ زِيَارَةً أَحَدٍ فِيهَا ؟؟ إِنْ هَذَا الدِّمْعُ الَّذِي يُسِيلُ أَنْهَارًا يَبْثِثُ بَحْرَهَا . وَيَتَخَيلُ الشَّاعِرُ أَنْ هَذَا الْجَوَابُ الْمَادِيُّ كَافٌ لِيَلْسُوِي عَنَّاهُ ، وَيَعِيدُهُ أَدْرَاجَهُ ، وَلَكِنَّهُ يَفْعَلُ بِالْزَّائِرِ وَاقْفًا لَا يَرِيمُ ، فَيَعُودُ الشَّاعِرُ إِلَى سُؤَالِهِ : لِمَ أَنْتَ وَاقْفٌ يَا هَذَا ؟ وَيَلْتَفِتُ إِلَى قَافْلَةِ الْمَسَافِرِ الَّتِي تَوَقَّتْ مِنْ دَهْشَةِ مِنَ الْبَأْلِ الْعَظِيمِ فَيَخَاطِبُهُمْ جَمِيعًا : عُودُوا مِنْ حِيثِ أَتَيْتُمُّ ، لَمْ يَبْقِ بِذَلِكَ الْصَّرْحِ الْمَمْرُدُ ، وَبِذَلِكَ الْقَلْعَةِ الشَّمَاءُ ، وَبِذَلِكَ الْحَمْىِ الْآمِنِ أَحَدٌ تَسْمَعُونَ لَهُ صَوْتًا ، وَتَخْسُونَ لَهُ أَثْرًا . الْخَلَافَةُ الْإِسْلَامِيَّةُ ، وَالْتَّاجُ الْعَرَبِيُّ ، وَالْأَرْضُ الْخَصِيبَةُ ، وَمَوَاطِنُ الْشَّرْفِ وَالْكَرَامَةِ ، وَالْمَعَالِمُ الَّتِي كَانَتْ تَنِيرَ الدُّنْيَا ، رَمَاهَا الدَّهَرُ بِالْمَصَابِ ، ثُمَّ اجْتَاهَهَا الدَّمَارُ ، فَعَفَى عَلَى آثارِهَا ، لَمَّا تَوَالَى عَلَيْهَا الْعَفَاءُ ، وَالْخَرَابُ ، وَالْإِحْنُ ، فَلَمْ يَبْقِ مِنْ مَعَالِمِهَا إِلَّا آثارٌ ، وَعَلَى تَلْكَ الآثارِ دَمْوعٌ وَقَطْرَاتٌ عَيْونٌ :

يَا زَائِرِينَ إِلَى الرَّوْرَاءِ لَا تَقِدُوا فَمَا بِذَلِكَ الْحَمْىِ وَالْدَّارِ دَيَّارَ تَاجُ الْخَلَافَةِ وَالرَّبِيعِ الَّذِي شَرُفَتْ بِهِ الْمَعَالِمُ قَدْ عَفَّاهُ إِقْفَارُ أَضْحَى لِعَطْفِ الْبَلِيِّ فِي رَبِيعِهِ أَثْرَ وَلِلْمَمْوِعِ عَلَى الْآثارِ آثارٌ

وَيَبْدُو كَأنَّ الشَّاعِرَ أُصِيبَ بِأَنْهِيَارٍ ، فَوَقَفَ عَنْ خَطَابِ الْقَافْلَةِ ، وَالْتَّوَى عَلَى ذَاتِهِ يَخَاطِبُهَا ، وَيَنْشَجُ ، وَيَبْكِي ، وَيَتَحَدَّثُ إِلَى نَفْسِهِ : وَاحْرَقَةُ قَلْبِي وَنِيرَانِهِ ، وَأَسْفَاهُ عَلَى مَا حَلَّ وَدَهِي ، إِنْ نَارُ الْحَرْبِ أَحْرَقَتِ التَّاجَ وَالرَّبِيعَ وَالنَّاسَ ، ثُمَّ جَاءَ الْوَبَاءُ فَاجْتَاهَ الْمَمَالِكَ مَا بَقِيَ .. وَرَاحَ الشَّاعِرُ يَتَذَكَّرُ مَا حَلَّ بِكَنْوَزِ الْخَلَافَةِ ، وَكَيْفَ انتَهَيَا الكَافِرُونَ ، وَكَيْفَ رَاحَتْ سَيِّفُ الْمَغْوُلِ تَعْلُو وَنَبِطَ عَلَى الرُّؤُوسِ ..

يَا نَسَارَ قَلْبِي مِنْ نَارِ لَحْرَبٍ وَغَيْرِهِ شَبَّتْ عَلَيْهِ وَوَافَى الرَّبِيعَ اِعْصَارَ وَكَمْ ذَخَائِرُ أَضْحَتْ وَهِيَ شَائِعَةً مِنَ النِّهَابِ وَقَدْ حَازَتْهُ كُفَّارٌ وَكَمْ حدُودُ أَقِيمَتْ مِنْ سَيِّفِهِمْ عَلَى الرِّقَابِ وَحُطِّتْ فِيهِ أَوْزَارٌ

وَتَذَكَّرُ كَيْفَ نَادَى الرِّجَالُ وَآلَ النَّخْوَةِ حِينَ رَأَى النِّسَاءَ سَبِيَّاً بَيْنَ أَيْدِي عَلَوْجِ ، مُرْقَتِ أَسْتَارِهِنَّ ، وَانْتَهَكَتْ حَرْمَاهِنَّ ، وَرَاحَ الْأَعْدَاءُ يَقْوِدُوهُنَّ إِلَى السِّفَاحِ ، ثُمَّ يَسْوَقُوهُنَّ إِلَى الْمَوْتِ ... وَكَأنَّ الشَّاعِرَ حِينَ جَرَّهُ الذَّكْرِي إِلَى هَذِهِ الْمَشَاهِدِ اَنْتَفَضَ

انتفاضة المسعور ، فرفع يديه الى السماء ضارعا : اللهم سُلْطُ علينا ألف عذاب  
ونار ، ولا تسلط علينا من يسر بلنا بالعار .

ناديت والسيّ مهتوك<sup>٢</sup> بجهنم الى السفاح من الأعداء دُعَّار  
وهم يساقون للموت الذي شهدوا النار يا رب نصلها ولا العار

أين الرجال والنخوة والشرف العربي ؟ أين من يمدثنا عن المأسى ، أين من يدلنا  
على مواطن العبر والذكرى ، أين من يعني لنا بني العباس ؟ اللهم سُلْطُ الظلام  
على الدنيا بعدهم . ويا أيها النور ، والصيغ ، والضياء ، عودوا فلن نريد بعد اليوم أن  
نحيا بضياء . ليجلتنا الظلم كما جلتنا العار . لتنزل<sup>٣</sup> علينا لعنات السماء ، ولتنصب  
 علينا أبوية الشرور ، فإننا مستحقون لكل هذا .

وبليغ الشاعر الى ذاته فيخاطبها : ما راق لي الوجود ، ولا طابت لي حياة  
بعد الأحبة ، ولم يبق لي الا الذكرى والأحاديث أرويها عنهم ، وأقول : كانوا  
وكانوا ، وانطروا في التراب . ان القيامة في بغداد قامت حين أقبل الدمار من الشرق ،  
وأدبر الخير من بغداد .

يا آل محمد . يا آل بني العباس . يا آل العلم . يا آل الشرف ... بكائي عليكم  
 دائم ما حبيت ، اني لأتسائل هل يمكن أن يضم بلد في الدنيا رجالا يشبهونكم ؟  
 لم يتبني مِيت قبل هذا ، و كنت نسبياً مَنْسِيَا ، ليت أمي لم تلدني ، فلا أشهد هذه  
 الفاجعة . ولكن هل تنفعني « ليت » وأمنيتي .. إن القدر يأبى الا أن أظل في  
 عذاب مقيم بعدكم . أيها الراحلون تحت التراب .

يا للرجال لأحداث تحدثنا  
 بما غدا فيه إعذار وإنذار  
 فلا أنوار لوجه الصبح إسفار  
 الا أحاديث أرويها وأثار  
 سوق لمجد وقد بانوا وقد باروا  
 وحَدُّها حين للإقبال إمبار  
 فمن تُرى بعدهم تحويه أمصار  
 من بَعْدِ أُسْرِي بني العباس كلهم  
 ما راق لي قط شيء بعد بينهم  
 لم يبق للدين والدنيا وقد ذهبوا  
 إن القيامة في بغداد قد وجدت  
 آل النبي وأهل العلم قد سُبِّيوا

ما كنت آمل أن أبقى وقد ذهبوا لكن أبي دون ما اختار أقدار<sup>(١)</sup>

• • •

وإذا تركنا بغداد ونكبات المغول في بلاد الشرق ، وانتقلنا إلى دولة المالكية  
طالعونا قصائد ترثي هذه الدولة حين أطاح بحكمها السلطان سليم الأول سنة  
٩٢٣ هـ / ١٥١٦ م . ومن تلك القصائد مرثية ابن إياس الذي بكى مصر .

نوحوا على مصر لأمر جرى من حادث عمت مصيبة الورى  
زالت عساكرها من الأتراك في غمض العيون كأنها سنة الكرى  
وتحكم البلاد العربية بعد ذلك بالعثمانيين حكما جائرا ، كله بطش  
واستبداد ، واستزاف خبراتها ، ثم زالوا كما زال غيرهم . وطبعي ألا يبكي  
العثمانيين باك ، فقد ذهبوا غير مأسوف عليهم ، بل ذهبوا مع فرح الشعب  
بزواهم ، لما أشعوا من ظلم وفساد في الحكم ، وبغي وطغيان .

وهكذا فقد شهد العصر الأيوبي والمملوكي زوال المدن والمالك ، ومصارع  
أهلها أمام الغازين ، ورأوا كيف تندك العروش ، وتتقوض الحضارات ، وتغيب  
شموس العز والحلال . فقد اجتاحت المأساة الفاجعة التي خلفتها تلك الحروب  
كل بيت ، وزلزلت كل قلب ، وعرف الإنسان العربي أنه مهدد بداره ،  
وابصر بعين الغد مصيرًا أسود لا بد منه ، لأن الناس سدروا في الغي ، وتهأوا في  
مataهات الضلال .

من هذه الدوافع كلها نشأ رثاء المالك الزائلة ، وانصب على بكاء المدن  
المنهارة ، وإثارة الهمم النائمة ، وتصوير الغد الكثيب الذي يحمل معه الموت  
والدمار .

ويمتاز هذا اللون من الشعر بصدق العاطفة ، والابتعاد عن التكلف والافتعال ،  
وبالاستقلال عن كل تيار .

وإذا انتقلنا من رثاء المدن والأمصال والمالك إلى رثاء الأبطال والحكام  
والأمراء والناس وقعنا على أدب حزين غزير .

---

(١) النجوم الزاهرة ١/٧

عندما كان يهوي نجم من نجوم المسلمين ، أو بطل من أبطالهم ، أو عظيم من عظمائهم كان يلمع في لياليهم الطويلة الدامسة ، ويضيئ قلوبهم بالأمل أو بالنصر ، أو يظهر بلادهم من عدو أو غاصب محتل ، أو معتدل أئم ، فإن من الطبيعي أن يسجل الشعراء هؤلاء النجوم أو الأبطال ، أو العظماء ، أو الفاتحين ما سجلوه في حياتهم مما يخلد ذكرهم ، ويضعهم أمام الأجيال نبراسا يقتدي به .

ولقد وقنا على شعر يرثي الملك الصالح طلائع بن رُزِيك<sup>(١)</sup> ، ويصفه بالملك الصالح ، الجحود ، الحaim ، والشجاع ، وبالأدب ، وفصل الخطاب .

ذهب الصالح الذي أليس الأيام من بعده ثياب الليالي  
والذي كفَّ كفَّهْ أيدِيَ الفقَّرْ بما بَثَّ من جزيل النوال  
طود حلم ما خف الا اذا قَيَّلْ : ألا أين حامل الأنفال  
من لِيشنَ الغارات بعد أبيها ولصدم الأبطال بالأبطال  
ولنظم الصدور ، تعتلج الأحْقَاد فيهن في صدور العوالي  
ولفصل الخطاب في كل أمر شيب منه الإبهام بالإشكال

وقعنا على شعر يرثي الملك المعظم<sup>(٢)</sup> عيسى ابن الملك العادل<sup>(٣)</sup> ويصفه بالبدر ، وبالبحر ، وبالخلق العظيم ، وبخامي حمى الإسلام ، ويعتقد مصر من براًن الأعداء ، وبغير ذلك من الصفات ، ففيه يقول ابن عُثْنَين :

.. لهُنْيٌ على بدر تغيب في ثرى رسٌ وبحرٌ في ضريح أَنْحَادا  
لو كان خُلُقَ بالمكارم والتقوى يبقى لكان مدى الزمان مخلدا

(١) لقب بأبي الفارات لكثرة غاراته على الصليبيين . وزير عصامي ، أصله من الشيعة الإمامية ، فدم مصر فقيرا أيام الفاطميين فترقى في الخدم حتى ولى الوزارة في عهد الخليفة الفائز بنصر الله الفاطمي . وكان شجاعا ، حازما ، جوادا ، عارفا بالأدب ، شاعرا . له ديوان شعر في جزئين ، وأكثر شعره في مدح أهل البيت ، وكتاب « الا جتهاد في الرد على أهل المذاهب » يقرر فيه قواعد التشريع (الجريدة ١٨٧/١).

(٢) انظر نصر المحيي في خريدة الدهر - قسم شراء الشام - ٢٣٩/١ .

(٣) ملك أيوبني ، كان علي الملة ، عالما بالعروبة والفقه . توفي بدمشق سنة ٦٢٤ / ٥ / ١٢٢٦ ودفن بمدرسته المعلمية في الصالحة ( انظر ابن خلkan ١٠١/١ ) .

تحمي حمى الاسلام متصرلا له  
لولا دفاعك بالصوارم والقنا  
ودياب مصر لو وَتَتْ عَزَّمَاتُهُ

بعزائم تستقر ب المستعدا  
عن حوزة الاسلام عاد كما بدا  
عن نصرها لتمكنت فيها العدی<sup>(١)</sup>

اما عماد الدين زنكي فقد قال فيه الراثون : إنه مؤسس ملك ، وباني دولة ،  
وبعوته أفل نجم من نجوم الإسلام ، وغاب أسد من أسود الدين ، ونصب بحر  
الندى ، وغرب بدر المكارم . لم ينجه من حينه حصن ، ولم تفذه صهوة  
فرس ، لأن الموت أمر لا بد منه . رثاه العماد فقال :

وراعت ولاة الأمر منه لوائمه .. فلما تناهى مُلْكِه وجلاله  
فلم تُنجِه أمواله ومقامه  
وحامت عليه بالمنون حوايه<sup>(٢)</sup>  
وأدراكه للحَيَّنِ فيها حِمامه

وفي رثاء نور الدين محمود يظهر ما كان يراود المسلمين يومئذ من آمال  
كبار على يديه . وجاء في صفاته صلابة العود ، ونفاذ العزيمة ، ومضاء الرأي  
وسداده ، ورحمته بالرعاية ، ورغبتة في إصلاح مملكته بتشييد المساجد ، وبناء  
المدارس<sup>(٣)</sup> .

والدهر في غُمْ ، لفقد أميره  
والشام حافظ ملکه ، وشغوره  
اذا كان هذا الخطب في مقدوره!  
الله طوعا ، عن خلوص ضميره؟  
فلقد أصيّب بركته وظاهره؟  
من للهدي يبغى فكاك أسيره?  
من للزمان مسها لا لوعوره?  
وقضيت بعد وفاته بنشوره ..  
الدين في ظُلْم ، لغيبة نوره  
فلليندب الإسلام حامي أهله  
ما أعظم المقدار في أخطاره  
من للمساجد ، والمدارس بانيا  
من ينصر الإسلام في غزواته  
من للفرج، ومن لأسر ملوكيها  
من للخطوب ، مذلاً بمحاجها  
.. أنت الذي أحيايت شرع محمد

(١) انظر ديوان ابن عين ص ٦٦ .

(٢) انظر كتاب الروضتين ٤٥/١ .

(٣) بدوي ، الحياة الأدبية في عصر الحروب الصليبية ص ٥١٤ .

أو ما وعدتَ القدس أُنْكَ منجز  
مِيَعَادَه في فتحه وظهوَرِه ؟  
فَمَنْ تَجْبِرُ الْقَدْسَ مِنْ دَنْسِ العَدَا  
وَتَقْدِسُ الرَّحْمَنَ في تطهيرِه (١) ؟

أما في رثاء صلاح الدين فيبدو الذهول الذي أصاب المسلمين بموتِه . فلقد استعظم الناس والشعراء هذا الموت ، ولم يجدوا فيه فناءً فرد ، ولكنهم وجدوا فيه فناءً آمالَ أمةٍ بأسرها ، وراح الشعراء يتحدثون عن مآثره ، وأخلاقه ، وسماته ، وأدواره البطولية التي قام بها ، ودفاعه عن حوزة الإسلام ، وتحطيمه لقوى البغى والعدوان ، وبذله في سبيل الله كل ما يستطيع أن يبذل ...

ومن روائع القصائد في هذا الصدد مرثية العمام الأصفهاني ، وقد جاء فيها :

شَمْلُ الْهَدِيِّ وَالْمَلِكِ عَمَ شَتَانُهُ  
وَالدَّهْرُ سَاءَ وَأَقْلَعَتْ حَسَنَاتُهُ  
أَينَ الَّذِي مُدْ لَمْ يَزِلْ مُخْشِيَّهُ  
مَرْجُونَهُ رَهَبَاتُهُ وَهِبَاتُهُ  
.. لَا تَحْسِبُوهُ مَاتَ شَخْصٌ وَاحِدٌ  
فَمَمَّاتُ كُلِّ الْعَالَمِينَ نَمَّاتُهُ  
مَلَكٌ عَنِ الْإِسْلَامِ كَانَ حَمَامِيَا  
أَبْدَا إِذَا مَا أَسْلَمْتَهُ حُمَّاتُهُ  
لَمَّا خَلَتْ مِنْ بَدْرِهِ دُورَهُ  
قَدْ أَظْلَمَتْ مَذْ غَابَ عَنْهَا دُورَهُ  
.. لَوْ كَانَ فِي عَصْرِ النَّبِيِّ لَأَنْزَلَتْ  
فِي ذِكْرِهِ مِنْ ذِكْرِهِ آيَاتُهُ (٢)

وهكذا يستمر الشعراء في رثاء حكامهم ، لا يعودون في منظوماتهم صفات معينة ، عرفها القدماء من الشعراء ، وتناقلوها من جيل إلى جيل ، حتى وصلت إلى شعراء هذه الحقبة بالية من كثرة الترداد أو الاجترار . وكل ما أضافوه من نعوت إلى عظمائهم لم يزد على وصفهم بأوصاف صوفية ، كالبدل والغوث والقطب وما إلى ذلك . ومثل هذه النعوت لا يمكن أن تعد تجديدا ، ولا أن تذكر في مجال ابتكار .

كذلك الأمر في رثاء الطبقات الأخرى من الناس ، كالعلماء والفضلاء ، وأرباب الجاه أو المال ، والأصدقاء والأحباب . فلقد ظل الفقيد المرثي – كما كان في السابق – إنساناً تبكي عليه العلياء ، وتندب لفقده اليتامي والأرامل والمساكين

(١) المصدر السابق - ٥١٤ - ٥١٥ .

(٢) الروضتين - ٢١٥ / ٢ - ٢١٦

وذوو الحاجات ، وبعوته انطوى عَلَمُ الْمَدِي ، وغاض بحر الجود ، وأظلمت الأيام ، وجار الدهر على أبنائه حين اختطف ذلك الإنسان العظيم ، وغيب ذلك البطل الشجاع والرجل الذي عَزَّ له نظير .

واذا كان الشعراء قد درجوا على التهويل والبالغة في مدائحهم ، فإنهم ظلوا كذلك في مرايئهم ، يهُولون المصيبة ، ويضخموها ، وقد يصلون إلى حد القول : لو أن الجبال الراسيات هدت ، والبحار الزاحرات غاضت ، والأرض المنبسطة زلزلت لما كان عجيبة ، لأن من كان أرسخ من الجبال قديماً ، وأكرم من البحر عطاء ، وأوسع علمًا وحلماً من سهول الأرض وصغارها قد مات وغاب تحت البرى .

وظل الشعراء في تهويتهم يزعمون بأنهم لعظم المصيبة سوف يكون الراحل العزيز بالدم لا بالدموع ، وسوف تشق مرائرهم وقلوبهم قبل أن تشق جيوبهم وملابسهم ، وظلوا يتمنون الموت قبل أن يصل إليهم نعي ذلك الإنسان الذي اختطفه الموت ، وحرم الناس من فضله وعلمه وبره وكريمه .

ولو اقتطعنا بعض مطالع القصائد لشعراء معينين لوجدنا صدق هذه الفظواهر .  
فصفي الدين الحلبي يقول في مطلع قصيدة رثى بها حاله الذي قتل غدرا :

انظر إلى المجد كيف ينهدم      وعُرُوةُ الْمُكْ كيف تنفص  
واعجب لشہب البزاہ کیف غدت      تسطو عليها الحِدَاةُ والرُّخَمَ<sup>(۱)</sup>  
قد كنت أختارُ أن أغيب في السُّرُبِ ، وتلي عظامي الرِّمَمَ<sup>(۲)</sup>  
ولا أرى اليوم من أكابرنا      أسدًا وفيها الذئاب قد حكموا<sup>(۳)</sup>

وفي مطلع أخرى رثى بجماعة من أقربائه قاتلوا فقال :

جبال برأياح المنية تُنْسَف      غدت وهي قاع في الواقع صفصصف  
تحتها رياح للمنسون عواصف      على أنها لا تتقى حين تعصف<sup>(۴)</sup>

(۱) الحِدَاةُ : طائر جارح معروف ويسمى حداً مثل عنبة وعنبر . والرُّخَمَ جمع رخمة . وهو طائر أبغض على شكل النسر خلقه الا أنه يبغض بسواند وبيان . (انظر لسان العرب ) .

(۲) الديوان ص ۳۲۸ .

(۳) الديوان ص ۳۳۱ .

وفي مطلع ثلاثة رثى بها حاله فقال :

ان لم تُشْقَّ مراائر وقلسوب  
سفها اذا شُقْتَ عليك جيوب  
ان لم يمازجها الدم المسكوب<sup>(١)</sup>

وفي رثاء طفل صغير لأحد أصحابه قال :

ما رأينا له الغداة نظيرا  
ن سراجا بها وبدرها منيرا  
كان بالبين شره مستطيرا<sup>(٢)</sup>

يا قضيبا ذوى وكان نضيرا  
أظلمت بعده الديار وقد كا  
ما رأى الناس قبل مثواك يوما

وفي رثاء خادم قال :

حين أمست منك الرابع رسوما  
فاستحال النهار ليلا بهما<sup>(٣)</sup>

هجرت بعذر القلوب الجسوما  
وخلت من سناك زهر المغاني

وفي مطلع قصيدة لعبد الغني النابلي رثى بها رجلا يدعى بأبي الوفاء المقدسي

قال :

أبو المكارم والصفا  
أين الامام المتنفسى  
وهم من الداء الشفا<sup>(٤)</sup>

يا دهر أين أبو الوفا  
أين الهمام ابن الهمام  
أجداده الشم الأنوف

بعد هذه الأمثلة يمكننا أن نقول : إن رثاء الحكام والملوك والأعيان والناس  
لم يختلف مضمونها عن رثاء الشعراء السابقين لهذه الفئات من الناس . وزاد عليه  
قصوره من حيث الشكل عن مستوى شعر الأسلاف ، فلم يستطع اللحاق به ،  
أو الدوران في فلكه على الرغم من شدة محاولته في ذلك .

\*\*\*

(١) الديوان ص ٢٢٣ .

(٢) الديوان ص ٢٢٥ .

(٣) الديوان ص ٢٢٧ .

(٤) سلك الدرر ٧١/١ .

أما العاطفة فانها تختلف من شاعر إلى آخر ، تبعاً لعلاقة الشاعر بالفقد .  
فهي صادقة – على الأرجح – حين تكون في رجل أحب الناس وأحبوه ، أو في  
 قريب أو صديق أو عزيز . وهي غير صادقة – في الغالب – اذا دعت إلى نظم  
 القصيدة المناسبة العارضة .

\* \* \*

## الفَصْلُ الثَّالِثُ

### الفَزْلُ

يشغل الغزل من شعر هذه الحقبة حيّزاً واسعاً ، حتى ليكاد يكون شطر الإنتاج المنظوم الا قليلاً . وما أشبه هذه الترورة الشعرية بالقطعة الذهبية ذات الوجهين : نقش الشعاء على صفحتها الأولى عواطفهم التي ابتعثها الحب ، وما يؤدي اليه من وصل أو هجر ، ومن سعادة أو شقاء ، ومن لذة أو غصة ، وصوروا هذه العواطف ، وسكبوا في تصويرها ملkapهم ومواهبيهم . أما الصفحة الأخرى فقد جمعوا عليها أغراضهم الأخرى ، ونشروا في أطرافها كل الفنون الثانية ، كائنة ما كانت هذه الأغراض والفتون<sup>(١)</sup> .

وليس هذه الإفاضة بالتعبير عن الحب وأحواله وما يلاقيه المحبون من أحبتهم في هذه الحقبة الزمنية وعند شعرائها بغريبة عن العاطفة العربية ، وشعر هذه الأمة من قديم زمانها إلى حاضر أيامها ، بل ليست بغريبة عن الحياة الإنسانية ذاتها .

فالغزل أصدق الفنون الأدبية بحياة الرجل والمرأة ، ولعله أشهرها وأقربها إلى قلوب الناس جميعاً ، فالمرأة نصف الرجل ، وتمام عيشه ، وحياته ، وهناعته . وهي مبعث الرضى والغضب ، والأمل والآلم ، والشقاء والرخاء . وهي المعين والإلهام ، والحمل والخلال . فلا غرابة أن يسعى الرجل إلى نيل رضاها في كل حين ،

(١) انظر الدكتور شكري فيصل في كتابه « تطور الغزل » .

وفي سبيل هذه الغاية يسعى ، متنفنا في الوسائل الموصولة إلى ذلك ، مُعْمِلاً ببراعته وخياله وعقيرته . فطوراً يعني لها ، وأنا يعزف ، وقارة يتحدث عنها ، وها ، حديث القلب ، وخواطر القواد ، ونحوى الحنايا : وطوراً يتسلل إليها بوسائل أخرى ، مراعياً في كل ذلك ظروف الأرض ، والإقليم ، والزمان والثقافة ، ومتطلبات الأحوال . ولئن تعددت الوسائل ، لقد اتفقت كلها في هوى القلب ، وبث الصباية والوجود .

والمرأة في ذلك كله تنتقل على أجنحة العواطف والقلوب والخيال في جواء الأمم ، فتنترباً بأزياء ، وتشكل بأشكال شتى ، فهي ملكٌ كريم ، أو حورية عبرت من الجنان ، أو بلبل يصبح في خميلة ، أو وردة يضوع عبقها ، أو ظبي شارد ، أو حمل وديع ، أو فتنة ساحرة .

اشترك العربي مع جميع الأمم في التعبير عن هذا الشعور ، بل لقد أكثر شعراء العرب - على مر العصور - من الحديث عن مشاعرهم وعواطفهم ، حتى ليكاد ديوان الغزل يشكل أكبر الدواوين وأعظمها . بل إن من الشعراء من لم يقل شعراً إلا في الغزل كعمر بن أبي ربيعة . ومنهم من قال في الغزل وغيره كابن المدينة <sup>(١)</sup> . وكان من المألوف في القصيدة العربية أن تبدأ بالوقوف على الأطلال ، وتذكر الأحبة والتغزل بهن <sup>(٢)</sup> .

كذلك شأن شعراء هذه العصور . فيهم من وقف جل شعره على الغزل كالشاب الظريف <sup>(٣)</sup> ، وبهاء الدين زهير <sup>(٤)</sup> ، والتلعفري <sup>(٥)</sup> . وفيهم من

(١) عبد الله بن عبيد الله بن أحمد ، من بني عامر . والدميطة أمه (ت ١٣٠ / ٥٧٤٧ م) . شاعر بدوي من أرق الناس شمرا . قل أن يرى مادحاً أو هاجيا . (الأغاني ١٥ / ١٤٤).

(٢) انظر «فن الغزل» للدكتور المرحوم سامي الدهان في سلسلة دار المعارف بمصر ١ / المقدمة .

(٣) محمد بن سليمان بن علي بن عفيف الدين التلمساني . (٦٦١ - ٦٨٨ / ١٢٦٢ - ١٢٨٩ م) مات في عنفوان شبابه بمصر ، له ديوان شعر وكتاب المقامات (الأعلام ٢١/٧).

(٤) زيد بن محمد بن علي المهلبي ، بهاء الدين . ولد في وادي نخلة قرب مكة سنة ٥٨١ / ١١٨٥ م ثم انتقل مع أسرته إلى مصر ، وتنقل بينها وبين الشام . مات بالقربان الذي اجتاح مصر سنة ٦٥٦ / ١٢٥٨ ولد ديوان شعر (الأعلام ٣/٨٨).

(٥) محمد بن يوسف بن مسعود الشيباني ، شهاب الدين . ونسبته إلى «تل أغير» بين منشار والموصل -

كان الغزل جزءاً من شعره ، وبجانبه فنون من النظم مختلفة كابن الحياط<sup>(١)</sup> وأسامة بن منقذ ، وصفي الدين الحلبي ، وابن عُتَيْن<sup>(٢)</sup> وابن معنوق ، وغيرهم .

أما موقع الغزل في القصائد فيختلف باختلاف الشعراء . فمنهم من جعله في مطالع قصائده ، واتخذه وسيلة يعتليها للوصول إلى غرضه الأصيل ، وكان معظم الشعراء المذاجين يسيرون في هذه السبيل . ومنهم من أفرد له قصائد مستقلة كبهاء الدين زهير ، وابن مطروح<sup>(٣)</sup> ، وابن التميمي<sup>(٤)</sup> وكثيرين .

وإذا استقصينا المناهل التي يستقي منها غزو هذه الأعصر فـكـرـهـمْ صورهم وجدناها ترتد إلى مناهل عدة : فمن الشعراء من كان يعكف على غزل العصر البخاهلي ، أو الإسلامي ، أو الأموي فيتخذه مثله الأعلى ، ويجدوا حذوه كابن التميمي . ومنهم من يرى مثله الرفيع في شعر أبي نواس ، أو البحري ، أو الشريفي الرضي ، أو أبي فراس من أعلام العصر العباسي فيقتدي به ، وينهج نهجه كالحلي . ومنهم من كان يقتبس من الآخرين بعض الاقتباس ، ثم يكمل الصورة من واقعه ، وحياة مجتمعه ، ومن ذات نفسه فيبدو غزله جديداً أو كابلـحـدـيدـ كـبـهـاءـ الدـيـنـ زـهـيرـ ،ـ وـالـشـابـ الـظـريفـ .

---

- تنقل بين الموصل ولبلاد الشام مادحاً الملوك الأيوبيين ، ثم تنكر له الأيوبيون بسبب ولوعه بالقمار ومحونه . مات في حماة سنة ٦٧٥ هـ / ١٢٢٧ م (الأعلام ٢٥/٨) .

(١) أحمد بن محمد التغلبي . ولد بدمشق ومات فيها سنة ١١٢٣ هـ / ٥١٧ م . له ديوان شعر (الأعلام ٢٠٧/١) .

(٢) محمد بن نصر الله بن الحسين بن عين . دمشقي أنصاري ، أصله من الكوفة ، مدح الأمراء ثم هاجم وتنقل بين الشام ومصر والجزيرية وال العراق وخراسان والهند واليمن ، وزَرَّ الملك العادل مصر ، واستبد بوزارته ، فأغفى منها . مات بدمشق سنة ٦٣٠ هـ / ١٣٣٢ م وله ديوان شعر (الأعلام ٣٤٨/٧) .

(٣) يحيى بن عيسى بن ابراهيم بن مطروح ، جمال الدين . مصرى عاش في خدمة السلطان نجم الدين أيوب ، وكان عنده عالي المقام . له ديوان شعر . توفي سنة ٦٤٩ هـ / ١٢٥١ م (ابن خلkan ٢٥٧/٢) .

(٤) محمد بن عبد الله بن عبد الله المعروف بابن التميمي . شاعر أشاد به ابن خلكان أي اشادة . توفي سنة ٥٥٣ هـ / ١١٥٨ م (ابن خلkan ١٩٢) .

ولو ذهبتنا إلى تحليل ما تضمنه شعر الغزل في هذه العصور وقفتنا على مدى التقليد الذي ابتنى به الشعراء ، وعلى مدى التجديد الذي ابتدعوه . وحيثمنذ نسخة طبيع أن نقوم هذا الإنتاج ، ونوضح ما فيه من أصالة أو تقليد .

لقد رسم الشعراء قبل هذه العصور محبوباتهم في غزلهم ، فصوروها في صورة جمالية تكاد تتقرب وتلتقي في معظم أغراضهم . إنها – عندهم – غراء ، فرعاء ، بيضاء ، ونحرها كالمرأة صفاء ، ونقاء ، وجيدها كجيد الفزال ، وترابها ناهدة منصولة ، وأسنانها بيض ناصعة كالدر اللامع ، وخصوها دقيق كعود البيان ، وأردادها عبلة ممتلة كالكتيب ، وجلدها رقيق ناعم حتى ليكاد الماء يخدهش حين يلمسه . وهي – دائماً – بطيئة في مشيتها ، رفيعة في أخلاقها ، غنية بخلتها ، معطرة في ثيابها وراشحة جسدتها .

فامرؤ القيس يصف فتاته فيقول :

مُهْفَهَّمَةً بِيَضَاءٍ ، غَيْرُ مُفَاضَةٍ  
وَجِيدٌ كَجِيدِ الرِّبْمَ لَيْسَ بِفَاسِحٍ  
وَفَرعٌ بِزَينٍ الْمَتَنْ أَسْوَدَ فَاحِمٍ  
وَكَشْحٌ لَطِيفٌ كَالْجَدِيلِ مُخْصِّرٍ  
وَالْأَعْشَى يَصُورُ فَتَاهَ فَيَقُولُ :

**والأشهى**, يصور فتاته فيقول :

غراءً، فرعاءً، مصقولٌ عوارٍ ضَهْرًا  
كان مشيتها من بيت جارتها  
صفرٌ الوشاح، وملأ الدارع بهنكبة

وَجِيلَانُ بْنُ مَعْرِفٍ الْعَذْرِي يَصِفُ رَقَّةَ جَسْدِ حَمِيمٍ بِتِهِ وَطَبِ رَأْخِنَتِهِ فَيُقُولُ :

**بِكَادُ فَضِيْضٌ مَا يَخْدِيشُ جَلْدَهَا**  
**وَانِي لَمْشَاقٌ إِلَى رِيحِ جَبِيهَا**

وَكُثُرٌ يَحْلِّنَا عَنْ رَفاهِيَّةِ حَبِّيَّتِهِ فَيَقُولُ :

**منعمة لم تلقَ بؤسَ معيشةٍ** هي الخلد في الدنيا لمن يستفیدها

ولا يكاد شاعر من القدماء يشذ عن هذه الأوصاف . ولعل الفرق الوحيد بين الشعراء أن منهم من وصف جسد المحبوبة وصفاً كاملاً ، ومنهم من اكتفى برسم بعض أعضائها ، أو تصوير حديتها ، أو خلقها ، فاقتصر على أمور جزئية ، في الوقت الذي حاول غيره أن يتعرض لأوصاف أكثر ، وأشمل ، وأعمّ .

ونستعرض ما جاء به غزوٌ هذه الحقب التي ندرسها من معانٍ فلا نقع على جديد فيها .

لقد ظلت حبيبة اليوم كحبيةة القدماء من حيث الصفات الجسدية ، والتعومه والغنى ، وروائح العطر وما إلى ذلك . فالزمان ، وتعاقب الدهور والآثار المختلفة التي جاءت بها الأيام لم تغير شيئاً من صورتها ومن أوصافها ، ومن غناها وبشرتها وطيب حديتها، وبقيت — كالقدميات من الحبيبات — في حل وترحال ، تتخذ الإبل مطية ، والهودج مجلساً ، والكلمة ستاراً ، على الرغم من تباين بيئات كل من القدماء وهؤلاء ، واختلاف ثقافاتهم ، وأنماط عيشهم .

هذا صفي الدين الحلبي في إحدى قصائده يرسم لنا صورة حبيبته ، فنراه مترسماً خطياً الأقدمين لا يكاد يحيط عنهم قيد ألمة إذ يقول<sup>(١)</sup> :

فجعلنْ حَبَّاتِ القُلُوبِ ذُوَابًا  
غَادَ رُنَّ فَوْدَ اللَّيلِ مِنْهَا شَائِبًا  
وَلَوْ اسْتَبَانَ الرَّشْدُ قَالَ كَوَاكِبًا  
شَفَقَ تَدَرَّعَهُ الشَّمْوَسُ جَلَابًا  
وَغَرْبَنَ فِي كِلَلٍ فَقَلَتْ لَصَاحِبِي  
أَسْبَلَنَّ مِنْ فَوْقِ النَّهَوْدِ ذُوَابًا  
وَجَلَّوْنَّ مِنْ صَبَحِ الْوَجْهِ أَشْعَة  
بِيَضِ دَعَاهُنَّ الْفَغِيَّ كَوَاعِبًا  
أَشْرَقَنَ فِي حُلَلٍ كَانَ وَمِيَضَهَا  
وَغَرْبَنَ فِي كِلَلٍ فَقَلَتْ لَصَاحِبِي  
كَذَلِكَ كَانَ وَصَفَ أَسَمَّةَ بْنَ مَنْقُذَ لَمْ يُحِبْ فِي قُولِه<sup>(٢)</sup> .

وَمُحَجَّبُ كَالْبَدْرُ ، يَدْنُو نَسْوَرَه  
مِنْ عَيْنِ رَأْيِهِ وَتَنَأَّيْ دَارَه  
وَلَحَاظَهُ وَبَهَاؤَهُ وَنَفَارَهُ

(١) الديوان ص ٩٥ . (٢) الشطر مقتبس من مطلع قصيدة لأبي الطيب التنببي .

(٣) ديوان أسمة ص ٧١ .

وَكَفْل حَبِيبَة بَهَاء الدِّين زَهِير عَجِيب كَكَفْل حَبِيبَات الشُّعُرَاء الْجَاهِلِيَّين<sup>(١)</sup> .  
وَبِلِيَّتِي كَفْل عَلَيْهِ ذَوَابَة مُثْلِكُ التَّكَبِّ عَلَيْهِ صِيلٌ مُطْرِقٌ  
وَبِيَاضِ فَتَاهَ ابْن التَّعَاوِيْنِي شَبِيهَ بِرُونَقِ الصَّبَاح<sup>(٢)</sup> :

بِيَضَاءِ مَا عَرَفَ الْحَفَاظَ وَدَادَ هَا يَوْمَا وَلَا صَحَبَ الْوَفَاءَ ذَمَامُهَا  
يَنْفَى عَنِ اللَّيلِ الْبَهِيمَ رَدَوْهَا وَيَحْاطَ عَنْ فَلَنِ الصَّبَاحِ لَثَامَهَا  
وَمَعْشُوقَة عَرْقَلَةَ الْكَلَيْ شَبِيهَةَ بِمَعْشُوقَاتِ الْآخَرِين<sup>(٣)</sup> :

بَقْلِي ذَاتُ خَلْخَالٍ وَقُلْبٌ عَلَّكَ فَوْدُهَا مِنِي الْفَوَادَا  
مَهْفَهَةٌ كَانَ قَضِيبَ بَانٌ ثَنَى فِي غَلَاثَلَهَا وَمَادَا  
وَمَا أُشِبَّهُ بِمَحْبُوبَةِ الْأَمِيرِ مَنْجَلَكَ بِغَيْرِهَا مِنْ مَحْبُوبَاتِ الْقَدَمَاء<sup>(٤)</sup> :

قَسْماً بِنَرْجِسِ مَقْلِيَّتِي وَخَدَهِ الْمُتَوَرِّدِ  
وَبِغَصْنِ قَامَتِهِ الرَّطِيبِ وَعَطْفِهِ الْمُتَأْوِدِ  
وَبِمَا حَوَاهُ ثَفَرَهُ مِنْ لَؤْلَؤٍ مُتَنْضَدِ  
وَبِسُورِ نَاظِرِهِ الَّذِي هَارَوْتُ عَنْهُ بِمَرْصِدِ  
.. إِنَّ الْمَحَاسِنَ كَلَهَا جَمَعْتُ لَدِيكَ بِمَفْرَدِ

وَعَطَرَ فَتَاهَ ابْنَ مَعْتَوقَ كَعَطَرِ سَوَاهَا يَمْلُأُ الدُّنْيَا<sup>(٥)</sup> :

.. بِرُوحِ تَشْرِقِ الْأَقْمَارِ فِيهَا بِأَطْوَافِ وَتَحْجِبَهَا خَيْرَام  
اَذَا نَشَرَتْ غَوَانِيهَا الْفَوَالِي تَعَطَّرَ فِي مَغَانِيهَا الرُّغَامِ

كَذَلِكَ تَرَسَّمَ شَعَرَاءُ هَذِهِ الْعَصُورِ أَسْلَافَهُمْ فِي التَّعْبِيرِ عَنْ هَوَاهُمْ وَحَدَّهُمْ  
دُونَ هُوَى فَتِيَّاهُمْ ، وَأَعْرَضُوا عَنْ ذَكْرِ مَا يَكَابِدُهُنَّ بِالْحُبِّ وَمَا يَلْقَيْهُمْ مِنْ تَبَارِيَّهُ .

(١) دِيَوَانُ الْبَهَاءِ زَهِيرٍ ص ٢٢٤ .

(٢) دِيَوَانُ ابْنِ التَّعَاوِيْنِي ص ٧١ .

(٣) خَرِيدَةُ الْقَصْرِ - قَسْمُ شَعَرَاءِ الشَّام ١٩٩٩/١ .

(٤) دِيَوَانُ مَنْجَلَكَ ص ٩٥ .

(٥) دِيَوَانُ ابْنِ مَعْتَوقَ ص ٤٥ .

الرجل – دائمًا – وحده العاشق ، والفتاة – دائمًا – هي المشوقة ، الرجل وحده هو الذي ينفعل ويضطرب ويمور فيه الإحساس ، وتغلي فيه العواطف عند اللقاء ، أو الوداع ، أو الوصال ، أو المجران ، وفي كل المواقف والحالات .

وجل حديث الشعراء عمن يحبون حدث المشتهي إلى وصال ، الطامح إلى اللذذ بمسد . كأنه ما كان يعني الشاعر – في معظم الأحيان – أن يتلتفت إلى عواطف الفتاة ، أو يعبر عنها يكويها ويخرقها . وما كان يدور على لسانه من أمرها ما هي عليه من عقل ، وما وراء جمالها من ذكاء ، وما بين حنابتها من هم ، وألم ، وأمل ، ومثل . إنما هو مشغول – أبداً – بنفسه ، وهوه ، ورغباته ، وزرواته ، وتعلعاته .

هذا صفي الدين مثل<sup>(١)</sup> عن هؤلاء الشعراء حيث يقول<sup>(١)</sup> :

وليلة عاطلني المدام وجهه يُربينا صباح الشرب حال غبوقه  
بكأس حكامها ثغره في ابتسامة بما ضمه من دره وعقيقه  
لقد نلت اذ نادته من حديثه من السكر ما لا نلت من عقيقه  
فلم أدر من أي الثلاثة سكريتى أمين لحظه أم لفظه أم رحيقه

وهذا الأرجاني مثل<sup>(٢)</sup> آخر<sup>(٢)</sup> :

وأطلبها من ناظري وهي في قلبي  
فلا أرببي في الحب أقضى ولا نجبي

أسائل عنها الركب وهي مع الركب  
تعلق بين الوصل والمجر مهجوني

وهذا ابن مطروح مثل ثالث<sup>(٣)</sup> :

وأخذتني يا تاركي من مأني  
وكذا الرقاد صبا اليه ولمني  
فمني أراك ، ويا كرى أوحشني

... ألبستي يا هاجر ثوب الصني  
حتى فؤادي خاني ووفى له  
يا قلب ما آنست بعدك راحنة

(١) ديوان صفي الدين الحلبي من ٣٩٥

(٢) ديوان الأرجاني ص ٥٦ .

(٣) ديوان ابن مطروح من ١٧٦ .

عهدي به ويدى مكان وشاحه والوجد باق والتصير قد فنّي

لقد اتفق السابعون واللاحرون على هذا ، حتى يصعب التمييز بين الفريقين . فالختلف صورة – تكاد تتفق كل الاتفاق – عن السلف . فالآباء – كالآباء – هم الذين يعشقون ، وهم الذين لا ترقأ لهم دمعة ، ولا يجد السلوان إلى قلوبهم سبيلا . هم وحدهم الذين تُذكَر أجيتهم فتهيج أشجان أفتديهم . وهم وحدهم تقتلهم ساعة الوداع ، ووحدهم تخيبهم لحظات اللقاء أو الوصال ، وحدهم الذين يشوقهم الحنين إلى معانٍ الحب ، ومرابع الأحلام . عواطفهم وحدهم ملتهبة على الدوام ، وقلوبهم منفطرة من الغرام ، وعيونهم مسيدة لا تنام ، وشهوّهم عارمة في كل مقام .

فالحلي هو الذي بذلك نفسه بل أعلى من نفسه<sup>(١)</sup> :

.. أضع الخدوود على مير نعالكم فكأنني بتراها أتبرك ولقد بذلك النفس ، الا أنني خادعنكم وبذلك ما لا أملك

وهو وحده الذي سيموت بعد الوداع<sup>(٢)</sup> :

... وَدْعُونِي مِنْ قَبْلِ تَوْدِيعِ حِبَّيْيِي أَنَا مِنْهُ أَحْقَ بِالْتَوْدِيعِ ذاك يُرجى له الرجوع ولا يُطْمِئِنْ إِنْ مِتَّ بَعْدَهُ بِرْجُوعِي

وبهاء الدين زهير صار وحده المثل السائر عن العشاق<sup>(٣)</sup> :

|                       |                       |
|-----------------------|-----------------------|
| غيري على السلوان قادر | وسواي في العشاق خادر  |
| لي في الغرام سريرة    | والله أعلم بالسائر    |
| يا تاركى في حبه       | مشلامن الأمثال سائر   |
| يا ليل طل ، مالك آخر  | يُرجى ، ولا للشوق آخر |
| يا ليل طل ، يا شوق دم | إني على الحالين صابر  |

(١) ديوان الحلي من ٣٩٦ .

(٢) ديوان الحلي من ٤٣٥ .

(٣) ديوان البهاء من ١٥٦ .

عدد قليل من الشعراء التفت إلى حبيبته ، فأشار إلى جبها ، ونقل صورة خاطفة من عاطفتها ، وألمح لماحة خفيفة إلى غرامها ، وبيّن أنها لا تستطيع أن تفعل أكثر من هذا خشية العيون الراصدة ، والوشاة الحاضرة ، والعدال والحساد .

من هؤلاء الشاعر الأرجاني حين وصف ساعة وداعها فقال<sup>(١)</sup> :

.. ومقسمة العينين من دَهَشَ النوى  
وقد راعها بالعيسِ رَجَعُ حُدَاء  
تبكي بِأحدى مقلتيها تَبْكِيَ  
وآخرِي تراعي أعينِ الرقباء

ومنهم البهاء زهير في إحدى قصائده<sup>(٢)</sup> :

يوم الرحيل وحادي البين مُنْصَلِّت  
مثـلـ الغزال من الأشراك ينفلـت  
ويـبعـ الوشاـة، لـقـدـ قالـواـ، وـقـدـ شـمـتواـ  
ـتـسـيرـ عـنـ قـلـيـلاـ ثـمـ تـلـفـتـ  
ـوـيـاـ زـمـانـيـ ذـاـ جـورـ وـذـاـ عـنـتـ  
ـجـامـتـ توـدـعـيـ والـدـمـعـ يـغـلـبـهـاـ  
ـوـأـقـبـلـتـ وـهـيـ فـيـ خـوـفـ وـفـيـ دـهـشـ  
ـفـلـمـ تـطـقـ خـيـفـةـ الـواـشـيـ توـدـعـنـيـ  
ـوـقـفـتـ أـبـكـيـ، وـرـاحـتـ وـهـيـ باـكـيـةـ  
ـفـيـ فـؤـادـيـ كـمـ وـجـدـيـ وـكـمـ حـرـقـ  
ـكـذـلـكـ تـرـسـمـ شـعـرـاءـ هـذـهـ الـعـصـورـ خـطـىـ الـشـعـرـاءـ الـقـدـماءـ فـيـ كـثـرـ إـطـرـاهـ  
ـأـنـفـهـمـ ، وـتـمـدـحـهـمـ بـذـواتـهـمـ ، وـمـبـالـغـهـمـ فـيـ شـغـفـ النـسـوـةـ بـهـمـ .

لقد عهدنا الشاعر القديم يزعم أنه قادر على اقتحام منازل حبيبته – وأهلها نياً – ، ودخوله عليها وهي في خبائها ، على الرغم من وجود زوجها نائماً .

سمـوـ حـبـابـ المـاءـ حـالـاـ عـلـىـ حـالـ  
ـأـلـسـتـ تـرـىـ السـمـارـ وـالـنـاسـ أـحـوـالـيـ  
ـفـقـلـتـ :ـ يـمـيـنـ اللـهـ أـبـرـحـ قـاعـداـ  
ـوـلـوـ قـطـعـواـ رـأـسـ لـدـيـكـ وـأـوـصـالـيـ

ذلك ما قاله أمرؤ القيس في الباهلية ، وردد شبيهه جميل العذري في العصر الأموي وعمر بن أبي ربيعة .

(١) ديوان الأرجاني ص ١٨ .

(٢) ديوان البهاء زهير ص ٥٣ .

هذا جميل يفصح عن مدى تعرض النسوة له وصدها اياهن :

**فُلْبَ عَارِضَةٌ عَلَيْنَا وَصَلَهَا  
فَأَجْبَتْهَا بِالْقَوْلِ بَعْدَ تَسْتِرٍ**

## وراثة عمر مشهورة في بابها :

... فحيثُ إذ فاجأها فتوهت  
قالت وغضت بالبنان فضحتني  
وكادت بمكون التجية تجهز  
وأنْت أمرؤ ميسورُ أمرك أعر

إلى أن يقول :

فما راعني الا مناد ترحلوا  
فلما رأيت من قد تنبه منهم  
فقلت أباديهم فلما أفوتهم

**وقصيدة التي تغزل هو بذاته معروفة وفيها يقول :**

... بينما يذكرني بأصريني  
قالت الكبرى أنعرف الفتى  
قالت الصغرى وقد تيمتها:

وها هم أولاء شعراء هذه العصور يرسمون خطى أسلافهم ، فيمتلدون أنفسهم ، ويشيدون ببطولاتهم أو مغامراتهم ، وشدة شغف النسوة بهم .

<sup>(١)</sup> ويأتي على رأس قائمة الشعراء البهاء زهير اذ يقول :

أنا في الحب صاحب المعجزات جئت للعاشقين بالآيات  
كان أهل الغرام قبلي أميين حتى تلقنوا كلماتي

٩٩ - (١) دیوان البهاء ص

٥٤ - ص ١٠٦ - دیوان البهاء

فأنا اليوم صاحب الوقت حقا والمحبون شيعتي ودعاني

ويلفت نظر دارس غزل هذا العصر كثرة عودة الضمير إلى المذكور .  
وصحيغ أن العرب في العصر العباسي - خاصة - قصدوا بهذا الضمير المذكر  
ال حقيقي ، كما قصدوا به المؤثر الحقيقي ، لكن كثيرا من الدلائل في غزل الحقبة  
المملوكية والعثمانية تدل على أن المراد به مذكر حقيقي .

ويؤيدنا في هذه الدعوى سيرة عدد من الشعراء ، وعلى رأسهم صفي  
الدين الحلبي . فقد جنحوا إلى التغزل بالغلمان ، وكانوا - على حد روايات  
التاريخ - يتحققون أقوالهم بأفعالهم .

لقد عاب بهاء الدين زهير على جماعة كانوا يقولون بالمردان ، فوبخهم ،  
ونعتهم بآل لوط ، وذمهم أكبر مذمة <sup>(١)</sup> .

أيا عشر الأصحاب مالي أراكم على مذهب والله غير حميد  
فهل أنتم قوم لسوط بعينهم فما منكم من فعله بشيد  
فإن لم تكونوا قوم لسوط بعينهم فما قوم لسوط منكم ببعد  
ولقد كثر هذا اللون من الشعر ، وقد يكون ابن حِجَّة الحموي في كتابه  
« خزانة الأدب » من الذين أوردوا شواهد كثيرة في هذا الموضوع .

\* \* \*

هناك لون آخر من الغزل ، ظاهرة ينم على أنه موجة إلى حبيبة أو حبيب ،  
وباطنه يدل على أنه في الرسول الكريم محمد - ص - .

وما مطلع قصيدة البردة للبوصيري إلا نموذج لهذا اللون .

ونعتقد أن مجال الحديث عن الغزل الرمزي سيكون مجاله في فصل قادم .

---

(١) ديوان البهاء من ٨٣ .

## الفَصْلُ التَّرَابِعُ

# الْفَخْرُ وَالْحَمَاسَةُ

لم ينقطع في هذا العصر تيار الشعر الحماسي ، بل لعله كان خلال العصر الأيوبي والمملوكي أكثر غزارة مما كان عليه في نهاية العصر العباسي .

واذا كان هناك فرق بين حماسة القدماء وفخرهم وحماسة أبناء هذا العصر وفخرهم فهو يظهر في المقام الأول في الباعث إلى نظم هذا اللون نفسه ، كما يتجلّ في هدف الشعر ، والروح التي تسوده ، والاتجاه الذي يتوجه إليه .

كان باعث الفخر والحماسة عند القدماء – في معظم الأحوال – قبلياً أو فردياً ، أو كان دافعاً آخر ، لكنه – في كل الأحوال – لم يكن يمت إلى الدين بصلة . أما حماسة أبناء هذا العهد فقد ارتبطت بالدين ارتباطاً وثيقاً ، حتى لا تكاد قصيدة حماسية تخلو من التزعّة الدينية ، والفكرة العقدية .

ولعلنا نستطيع أن نضيف إلى هذا الفرق بين الحماستين فروقاً أخرى أقل ظهوراً ، ووضوحاً من الفكرة الدينية . منها : أن حماسة القدماء بسيطة ، وطبيعية ، وتمدح بالشجاعة الفردية ، ووصف لها ، وإغرار في الذاتية . وحماسة شعراء العهد الأيوبي – بخاصة – والعصر المملوكي مفعمة بالتعقيد ، والبالغة ، وبالليل إلى امتداح الجيوش الحربية ، وحسن إعدادها ، وشجاعة أفرادها ، وقوة بطشها ، وسرعة حركتها .

ويبدو أن تعليل هذه الظواهر أمر ميسور . فالحرب التي فرضت على

هذا الشرق كانت تحمل شعارات دينيا . والملوك الفرنجية ، والقادة الأوروبيون الذين واكبوا الحملات المتأتية رفعوا الشعار الديني ، وجاووا بالنقطة لأرض السيد المسيح ، وراموا احتلال الأرضي المقدسة ، وإعلاء الصليب عليها ، ومحق كل أثر إسلامي فيها . وما المذابح التي اقترفوها في أنطاكية والرها ، ومعرة النعمان ، وببلاد الساحل ، وببيت المقدس ، الا شاهد على بروز هذه الفكرة الدينية .

ومن الطبيعي جدا أن يحمل الخصوم الشعار الديني نفسه ، وأن يكون الدفاع أو الهجوم باسم الدين والعقيدة ، وأن يكون الطابع العام لكلا الفريقين دينيا مختصا . بل لعل العصر الذي نشبت فيه تلك الحروب كانت تغلب عليه الصفة الدينية ، لا في بلاد الشرق وحدها بل في معظم دول العالم آنذاك .

كذلك فان الحروب الصليبية أجبرت الأفراد جمِيعا – مسلمين كانوا أو غير مسلمين – أن ينضووا تحت لواء قائد़هم ، ويأخذوا مكانهم في الصفوف المتلاحمة المتراسة ، وكل من خرج عن الجماعة قضي عليه بالهلاك المحتم . فالحرب بين الفريقين عدة وعديد ، ونظام و « تكتيك » ومهارات قيادية ، وفنون وصنوف ، وزحوف نظامية ؛ ومن هذا المنطلق فإن التقوّي بالجماعة طغى على الشعور بالفردية ، وسحق كل أثر للعزلة والانفراط عن المجموعة الهائلة ، وقلب فكرة الفخر بالذات إلى المباهاة بالجماعة ، ومبدأ التمدح بالبطولة الفردية إلى الإعجاب بالقوة العامة المتكافئة .

وليس معنى هذا أن الفخر الذاتي والتمدح بالشجاعة الفردية قد خلت من الشعر تماما . فلقد سمعنا عددا من الشعراء يتحدثون عن الجماعة مفتخرًا ، ثم يخرج على ذاته فيطرّيهَا ، ويهيل عليها أروع صفات الشجاعة والبطولة والمزايا التي عرفها الشعر الفخري القديم .

ولقد كان للانتصار الذي أحرزه العرب على الفرنج غبطة في نفوس الناس جميعا ، والأبطال بخاصة ، والقادة والسلطانين بوجه أخص . وكان يسر القادة أن يستمعوا إلى الشعراء يتغنون بانتصارائهم ، ويتذكرون بأفعالهم ، ويتمددّرون بوقائعهم ويسجلون حروبهم ، وأعمالهم .

كذلك كانت المزائج التي يُمنون بها تحفر في قلوبهم دروباً من الأسى ، وتدفع الناس إلى اظهار الحزن والألم والمرارة ، وتحثّ الشعراء على أن يشجعوا القادة على متابعة النضال ، والبقاء على صهوات الجياد ، ورفع رايات الجهاد ، وترديد شعارات المعركة<sup>(١)</sup> .

وعرف العصر الأيوبي كثيراً من الملوك والوزراء يطربون للشعر ، كما يطربون لصليل السيف ، ولكن أوفي عدد قليل منهم حظاً من الموهبة الشعرية فكان ينظم للذاته ويتغنى بأمجاده وحروبه ، كطلائع بن رُزِّيك وأسامة بن منقذ ، إن عدداً كبيراً منهم لم يرزق تلك الموهبة ، فكان يسره أن يستمع إلى الآخرين يتذمرون ويتغنون بما كان يريد هو أن يتغنى ويترنم .

واذا أردنا استقصاء ما قيل في هذا الصدد في العصر الأيوبي وحده لم تكفنا صفحات قليلة ، واحتاجنا إلى تأليف كامل ، فيه آلاف الشواهد والأمثال . ولعل عدداً من القصائد تقدمها تسلط نوراً على الفكرة الرئيسية التي نريد توضيحها . كتب الوزير الفاطمي طلائع بن رُزِّيك إلى الأمير أسامة بن منقذ رسالة شعرية حدثه فيها عن معركة دارت بين المسلمين والفرنجة ، ملأها بالفاخر والاعتزاز ، وحشاها بالشهامة والأخلاق . وأفعمتها بالشجاعة وتصوير البطولات .  
بدأ طلائع رسالته الشعرية كما يبدأ كل شاعر تقليدي أراد وصف معركة فقال :

ألا هكذا في الله تمضي العزائم  
وتنضي لدى الحرب السيف الصوارم  
وستنزل الأعداء من طسود عزهم  
وليس سوى سُنْرُ الرماح سلام  
وتغزى جيوش الكفر في عقر دارها  
ويوطأ حمامها ، والأئوف رواغم<sup>(٢)</sup>

ويحدث الوزير طلائع صديقه الأمير عن الجيش العربي الذي خرج من أرض الكثافة نجدة لبلاد الشام ، وحدّد لصديقه الزمن الذي خرج فيه الجيش من مصر ؛ وقد كان شهر صفر ؛ وأخبره أنه قدر مدة إنجاز مهمته شهراً من الزمن ،

(١) انظر أحمد بدوي ، الحياة الأدبية في مصر المروءة الصليبية ص ٤٩٨ .

(٢) ديوان أسامة بن منقذ ٢٢٠ .

ولكنه لم يمض على نفرته نصف الشهر حتى اثنى غانما مظفرا ، مؤديا واجبه خير أداء .

نذرنا مسير الجيش في صَفَرٍ ، فما مضى نصفه ، حتى اثنى وهو غانم ثم حدثه عن المشقة التي لقيها الجيش في الغدو والروح ، ووصف له عصائب الطير التي حلقت فوق الزحوف المجاهدة ، وأخبره عن الخيل وحركتها ، وعن جيوش الفقر وأعراسها ، ثم قص له قصة الوزير المصري المارق القائد « ضر غام » ورفاقه القيادة كحاتم ، ويحيى . وكيف اختارت المنية « حاتما » ولقي وجه ربه طاهر الأثواب ، شهيدا في سبيل إعلاء كلمة الله ، وبشره بأنه غدا في جنات النعيم ، يتمتع بما أعد الله للمجاهدين والشهداء والصالحين . وأخبره أن مصر لم تبك على حاتم . ولَمْ تبكي ؟ وبالبكاء يكون على الحالين ، لا على الأبطال الغر الميامين . ولو جاز البكاء عليه وعلى أمثاله لوجب أن تسفع الدموع ، وتجري عليهم أنهارا :

لقلت له منا الدمـوع الساـجم  
ولو أنا نبـكي عـلى فقد هـالـك  
ورحـنا ، وما مـنـا عـلـى الـبـيع نـادـم  
ولـكـنـنا بـعـنا إـلـاـهـ نـفـوسـنا  
ـتـهـونـ عـلـيـنـا أـنـ تصـابـ نـفـوسـنا

وظل طلائع يقص لصديقه الأمير أسامة قصة المعركة إلى أن بلغ مرحلة تفصيل ما كان في جيش المسلمين من جنود وقبائل ورجال ، وراح يطرد بهم جميعا ، ويسبب في امتدادهم ، وجاء إلى تصوير المعركة فذكر أنهم :

فأـضـحـتـ جـمـيعـاً عـرـبـهـاـ والأـعـاجـمـ  
ـتـهـونـ عـلـىـ الشـجـعـانـ مـنـهـاـ الـزـائـمـ  
ـعـلـيـهـمـ ،ـ فـلـمـ يـتـنـجـمـ مـنـ الـكـفـرـ نـاجـمـ  
ـإـذـاـ مـاـ تـلـقـىـ الـعـسـكـرـ المـتصـادـمـ  
ـبـلـجـةـ بـحـرـ مـوجـهاـ مـتـلاـطـمـ  
ـمـنـ الـجـيـشـ الاـ وـهـوـ لـرـمـعـ حـاطـمـ  
ـرـؤـوسـ ،ـ وـحـرـّـتـ لـلـفـرـنجـ غـلـاصـمـ  
ـوـعـادـواـ إـلـىـ سـلـ السـيـوـفـ فـقـطـعـتـ

ـوـلـاـ وـطـواـ أـرـضـ الشـآـمـ تـحـالـفـتـ  
ـوـوـاجـهـهـمـ جـمـعـ الفـرـنجـ بـحـمـلةـ  
ـفـلـأـقـتـلـهـمـ زـرـقـ الـأـسـنـةـ ،ـ وـانـطـوـواـ  
ـوـمـاـ زـالـتـ الـحـربـ العـوـانـ أـشـهـداـ  
ـيـشـبـهـهـمـ مـنـ لـاحـ جـمـعـهـمـ لـهـ  
ـوـحـسـبـكـ أـنـ لـمـ يـقـ بـقـ فيـ الـقـومـ فـارـسـ

فلم ينج منهم يومذاك خبـر ولا قيل : هذا وحده اليوم سالم<sup>(١)</sup>  
 وانتهت الرسالة الشعرية بالتوجه إلى نور الدين محمود تشدّ همته إلى متابعة  
 النضال ، والمتاجرة على الجهاد ، وتعزيزه بفقد بعض البلاد ، فلأنّ ضاعت « حارم »  
 أو خيم الفرنجية « بيشيزر » فالحرب سجال ، والله كتب في لوحه المحفوظ  
 لينصرنَّ من ينصره ، وأن العاقبة للمتقين :

فقولوا لنور الدين - لا فعل حده -  
تجهز إلى أرض العدو ولا تهمن .  
.. وخيم جيش الكفر في أرض شيزر  
فقدم واشكر الله الكريم بنهاية  
فتحن على ما قد عهدت : نروعهم

ووصلت الرسالة إلى الأمير أسامة فكتب جواباً شعرياً ، أعاد فيه ذكر مآثر الوزير ، وأعماله الخالدات ، وكشف من سجله الجهادي صفحات في تاريخ العرب والإسلام يباهي بها الدهر حتى بلغ إلى قوله :

واني أمتني النفس لست بنانه  
فُدِمْتَ ودامت هالةً أنت بدرها  
وما كان قبلي للسحائب لام  
وملکك ما كرّ الجديدان دائم<sup>(٢)</sup>

ان الحقبة التي عانى منها الشرق أيام الحروب الصليبية أعمت بالشعر  
الحماسى ، والأغاني البطولية ، وأهازيج النصر ، والحدث على البسالة واستمرار  
القتال . ونکاد نقول : إنه لم تخر معركة صغيرة أو كبيرة الا وجدنا الشعر راصدا ،  
والقوافي مصورة ، والأدب مرآة عاكسة بصدق وأمانة جميع ما كان يجري  
ويضطرب .

لقد انهزم صلاح الدين أمام الصليبيين في « الرملة » فكان الشعر مصورا للهزيمة ، ولساناً معذبراً عن خيبة الأمل .

٢٢٢ ديوان أسامة (١)

(٢) دیوان اُسامہ ۲۲۷

بالثار أو تخرجَ الشّعرى من الجمل  
خوارقُ الأرض تمحو رونقَ الأصل  
أنْ يقرَّبُوك بجرحٍ غيرِ مندمٍ  
مرت على أصبعيه لذةُ العسل<sup>(١)</sup>

كأنَّ المعنى في هذه الأبيات أنَّ الشاعر يقول للفرنج : رويدكم فإنَّ صلاح الدين سيثأر منكم عما قريب ، ولكم أن تترقبوا جيشه من جهة الفوار ، وهي تخرق الأرض ، وتملاً الجو بالغبار . ثم يلتفت إلى صلاح الدين ويقول له : ما أهون الجرح الذي أصبت به من الفرنج ، أنه أشبه بلسعة النحل لا بد منها للحصول على الشهد . وهو هنا النصر على الفرنج .

وحين انتصر صلاح الدين في موقعة « مرج عيون » غنّى الشعر في كل مكان ، وانطلق صوت ابن التمَاويي من العراق ينشد قصيدة المشهورة :

فيف المطيّ برملتَيْ يَبْرِينْ  
لَقِنَ السماحةَ من صلاحِ الدين  
علقتْ بحمل في الحفاظ متين  
لو لم تكِدك برأها المأفوون  
 فهوت نجوم سعادهم وقضى لهم<sup>(٢)</sup>  
إنْ كان دِينُك في الصباية ديني  
ليت الضئين على المحب بوصله  
ملكٌ اذا علقت يد بدمامه  
كاد الأعداء أن يصيبك كيدها  
بالنحس طائرهم بمرج عيون

كذلك الشأن في « حصن المخاض » و « طبرية » و « القدس » وفي غيرها من المدن والمعارك مما نستطيع أن نقول : إنَّ هذا الشعر يعرف في الأدب العربي باسم « القديسيات » .

واستمرت سلسلة الشعر الحماسي دفقة بعد صلاح الدين ، ولا سيما بمصر ، حين تولى ابن صلاح الدين الملك العزيز حكم مصر ، وابن الملك الأفضل حكم بلاد الشام ، والملك العادل وابنه الكامل محمد الذي ملك مصر نحوً من أربعين سنة . وكان الفرنج في حكم الملك العادل قد استولوا على « برج السلسلة »

فللفرنجة الخليل رويدكم  
ترقبوها من « الفوار » طالعة  
حسبُ العدا يصلاح الدين حسبهم  
وهل يخاف لسانَ النحل ملتمس

(١) العقاد الأصفهاني : نقلًا من عبد الطيف حمزة ، الأدب المصري ص ٧٣ .

(٢) ديوان ابن التمَاويي ص ٤٢٢ .

الذي يعتبر مفتاح النصر الذي هو أعظم ثغور الاسلام اذ ذاك ، وهو ثغر « دمياط » فلما علم العادل بالخبر مرض ل ساعته ومات ، وتولى مكانه ابنه « الكامل محمد » فاستنجد هذا بأخوه ، وبينما كان ينتظر المدد والقوت من أخيه اذا الفرنج يفلحون في حصار دمياط ، ويضيقون الخناق على أهلها وجنودها ، واذا بسهم يلقى بين يدي الكامل وفيه رسالة من الأمير جمال الدين الكنانى من أهل دمياط وفيها يقول <sup>(١)</sup> :

شرفاتُه ، كادت تُجَثِّ أصوله  
كالمسلك طاب دقيقه وجليله  
بجميعه فرسانه وخيوطه  
والبحر عزّ لنصره أسطوله  
وحينئه وبكاوه وعوبله  
لكنه سدت عليه سيله  
ما إن يملّ من الدموع هطله  
جفت نضارته وبيان ذبوله  
صلبانه وتُلّي به إنجلمه

يا مالكي : دمياطُ ثغرٌ هُدِّمت  
يقريرك من أذكى السلام تحية  
.. أشکو اليك عدوًّا سوءً أحدقـت  
فالبر قد مُنِعْتُ اليه طريقـه  
فخضوعـه بـاد على أـبراجـه  
ولو استطاع لأـم بـابـك لـأـنـذا  
والـثـغـرـ نـاظـرـهـ اليـكـ مـحـدـقـ  
ولـئـنـ قـعـدـتـ عنـ القـيـامـ بـنـصـرـهـ  
وـوـهـتـ قـوـيـ الـقـرـآنـ فـيـهـ وـعـلـقـتـ

ولم يكمل الملك العادل ينتهي من قراءة هذه الرسالة حتى نادى في القاهرة بالتفير العام « الجهاد » وكان النصر حليف الذين نفروا مجاهدين وضجّ الشعر مهلاً ومكبراً . وكان من الشعراء الذين هرموا بالنصر هبة الله بن محاسن ، قاضي غزة ، وشرف الدين بن عتيق ، وكمال الدين بن النبيه ، وبهاء الدين زهير ، وكثيرون .

ومرت الأيام اذا القدس تسقط من جديد في عهد الملك الكامل في أيدي الصليبيين ، ويقع الكامل على معاهدة يسلم فيها مفاتيح المدينة للأعداء . ويثور العالم العربي ، ويشتد البكاء على المسجد الأقصى ، وتنها قصائد عدة تندد بالملك الكامل ، وتتشنّع عليه ، وراح المؤذنون يؤذنون في غير أوقات الصلاة

(١) د . عبد الطيف حمزة ، الأدب المصري ص ٨١ .

امعانا في إيزاده والنَّسِيلُ منه ، ولم يقف الأمر عند ذلك الحد . بل عقد كثيرون منهم اجتماعات حافلة هنا وهناك ، وخطب فيهاهم الأئمة والوعاظ ، وذكروهم بفضائل القدس وضاعفوا من حزنهم عليه ، وأنشد ابن المجاور قصيدة المشهورة : <sup>(١)</sup>

صلِّي في البكا الأصالَ بالبكُرات  
على موطن الإيجابات والصلوات  
على مشهد الأبدال والبدلات  
أنافت بما في الأرض من صخَّرات  
صلة البرايا في اختلاف جهات  
وأشرف مبنِّيٌّ لخَيرِ بنَاءٍ

أعْيَنِي لا ترقَّي من العَبَرات  
.. على المسجد الأقصى الذي جلَّ قدره  
على منزل الأملاك والوحى والهدى  
على سالم المعراج والصخرة التي  
على القِبْلَة الأولى التي اتجهت لها  
على خير معمور وأكرم عامر

إلى أن يقول :

شجاني بأصواتِ هن شجاني  
يُؤَبِّنُ فيه خِيرَةَ الخَيَّراتِ  
ومنزلٌ وحى مفترِّ العَرَفاتِ

فمن لي بنُواحٍ ينحنن على الذي  
يردِّن بيته للخُزاعِي قاله  
« مدارسُ آياتٍ خلت من ثلاثة

وامتلأت الصدور حقداً على الكامل ، وحماسة لاستعادة بيت المقدس ، وما  
إنَّ ولِي الملك الناصر داود الحكم حتى استعاد المدينة ، واسترد بيت المقدس ،  
وفرح المسلمون باسترداده فرحاً عظيماً . ومن القصائد الحالدة في هذه المناسبة  
قصيدة ابن مطروح التي يقول فيها :

سارت فصارت مثلاً سائراً  
أن يبعث الله له ناصراً  
و (ناصر) <sup>(٢)</sup> طهره أولاً

المسجدُ الأقصى له عادة  
اذا غدا بالكفر مستوطنا  
ف (ناصر) <sup>(٢)</sup> طهره أولاً

وتولت الانتصارات ، واستطاع المسلمون أن يأسروا ملك الفرنجة لويس

(١) الروضتين ٤٠٦ /

(٢) ناصر (الأول) صلاح الدين .

(٣) ناصر (الثانية) الملك داود .

الناتس ، ويقيده بسلسل الحديد ، ويرموه في دار ابن لقمان بالمنصورة ، ثم  
أوكلوا إلى أحد الطواشى وأسمه « صَبَّيْح » أن يحرسه .

وبقي الملك لويس سجيناً ومعه قواده وأمراؤه حتى فدى نفسه بأربعمائة  
ألف دينار من الذهب . فأطلق سراحه ، ولم يثبت بعد أن وصل إلى عكا حتى  
جدد العزم على العودة إلى مصر ، فسخر منه المصريون ، وقال ابن مطروح في  
هذه المناسبة :

مقال صدق من قِتُولْ فصيح  
تحسب أن الزمر يا طبل ربع  
ضاق به عن ناظريك الفسيح  
بقبح أفعالك بطن الضريح  
الا قتيل أو أسر جريح  
والقيد باق والطواشى صبيح<sup>(١)</sup>

قبل الفرنسيس اذا جئتـه  
قد جئتـ مصرًا تبتغـي ملـكـها  
فـساـقـكـ الحـيـنـ إـلـىـ أـدـهـمـ  
رـحـتـ وأـصـحـابـكـ أـوـدـعـتـهـ  
خـمـسـونـ أـلـفـاـ لـاـ يـرـىـ مـنـهـ  
دارـ اـبـنـ لـقـمـانـ عـلـىـ حـالـهـاـ

وهكذا عاش الشعر الحماسي في هذه الحقيقة بين حزن ، وحسرة وفرح ،  
وبهجة وتمجيد للأبطال ، وحث على النزال ، وقوة وقادم ، وخوف وذعر ،  
وحمسة متدفعقة ترددتها عاطفة جياشة ، وإخلاص مكين .

ولم يكِد الإسلام يتخلص من فلول الغرب حتى وفَدَ على البلاد وباء أشد من  
وباء الأوربيين وأنكى ، وأصيَّبت البلاد بفرو تزيي مدمر لا يبقي ولا يذر ،  
وكان خليقاً أن يمحو الإسلام من فوق البسيطة ، لولا أن صدَّياره أولئك الأبطال  
الذين صدوا تيار الغرب .

إن قصة التتار ، وبخروجهم من بلادهم في شمال الصين ، كأرجال  
الحراد وزحفهم نحو البلاد الإسلامية قد سلف ذكرها في الباب الأول من هذه  
الدراسة ، والذي نريد هنا أن نذكره أن مصيبة بغداد قد أذرفت العيون ، وقرَّحت  
الكبد ، وجعلت مجاري الدمع أنهاراً ، ولم يُعد الطمأنينة إلى نفوس الناس الا

(١) ديوان ابن مطروح ص ١٨٢ .

ملوك مصرى اسمه « قُطْرُ » في معركة « عين جالوت » حيث حل طلَّسْنَم المغول ، وحطمت أسطورة الربع ، وجاء بعده الملوك « بِيَبَرْمَس » فأكمل تطهير البلاد ، وكتس بقايا الغزاة عن الأرض العربية . وناى الرجلان قطر وببرس ما ناله نور الدين وصلاح الدين والملك الناصر من أهاليل الناس وزغاريد الشعراه .

ومرت الأيام ، وران على البلاد العربية سكون مطبق ، ذلت فيه روح النضال واستنونق فيه الجمل ، ولم نعد نسمع الا صدى ذكريات معارك ، وأيام بطولات . وبين الحين والحين كان يعلو نغم ناشر يشيد ببطولات وانتصارات وهمية ، ولو أرهفنا السمع ، وأعملنا البصر والبصرة في صدق تلك الأصوات لوجدناها معارك أشبه ما تكون بمعارك « دون كيشوت »<sup>(١)</sup> البطل الأسطوري الإسباني الذي توهם طواحين الهواء جيوشا محاربة ، تrepid تدميره ، وتبعي القضاء عليه ، وكان يقف في وجهها ، ويحاربها ، ويزعم أنه انتصر عليها ، وفاز باكيل الغار .

ومعارك هذه الأيام الطويلة ما كانت لتعدو خلافا بين أسرتين ، يُقتل فيها رجل من هذه الأسرة فتنتصر للقتيل أسرته ، ثم تأخذ بثأره من عدوتها فيضج الشاعر فخرا وحماسة واستعلا كما فعل صفي الدين الحلبي حين قُتِلَ خاله فأخذت أسرته بثأره فقال :

سلِي الرماح العوالِي عن معالبِنَا  
بِيَضِ صنائِعُنَا ، سُودِ قَائِعُنَا  
لا يُظْهِرُ العَجَزَ مَنْ دُونَ نِيلِ مَنِي<sup>(٢)</sup>

وتضليل الصور الرايعة ، وتخبو مع الزمن رويدا رويدا ، ويغدو الفخر في آخر العهد العثماني فخرا بالأباء والأجداد ، والبيت والخدم والحسن . وما أشبه مثل هذه التبرجات بشعر الأمير منجك الذي قال :

مَنْ مُشْهَدِي بَيْنَ الصَّنَاعَ دَيْدَ الْفَحْولِ مِنَ الرِّجَالِ

(١) الكاتب سرفاںس الإسباني .

(٢) ديوان صفي الدين الحلبي ص ٢٠ .

ضُربت على هام العوالي  
 من قَبْل ربات الحجال  
 د برأيَه لا بالحِدَال  
 من دونها بيدَرُ النوال  
 غيري يبالي بالفخا  
 مَنْشَأِيَ تَحْت سرادق  
 مَهْدي يحركَه العلا  
 جَدَّي الْذِي مَلَكَ البلا  
 الْبَادِل النَّعْم الْسَّنْي  
 ر ولست فيه من يبالي<sup>(١)</sup>

وبعد ، فان شعر الفخر والخمسة شهد نهاية الذهبية في عصر الأيوبيين ،  
 وأوائل عصر المماليك . وهو في معظمِه لم يخرج في مضمونه وشكله عن أساليب  
 القدماء لولا أنَّ البواعث في هذه العصور قد اختلفت عن بواعث القدماء .  
 وكان ما عدا ذلك شبيها بفخر القدماء نزواً إلى العصبية ، وفخراً بالقبلية ،  
 وتجديداً للذات الفردية .

\* \* \*

---

(١) ديوان منجك ص ٧٠ .

## الفَصْلُ الْخَامِسُ

### الْهِجَاءُ

من الفنون القديمة التي وجدت في الشعر العربي منذ العصر الجاهلي فن الهجاء، وجوده أمر طبيعي مع وجود المدح ، فحيثما وجد أناس يستحقون المدح ، وجد آخرون يستحقون الهجاء .

ولقد تطور هذا الفن تطويراً كبيراً منذ الجahلية حتى العصر الملوكى والشامى لتغير الأسباب الدافعة إليه ، وتطور الذوق العام من عصر إلى عصر . فما يراه عصر هجاء موجعاً قد يمر به عصر آخر دون أن يأبه بما فيه . فأبوا عمرو بن العلاء يرى أن خير الهجاء « ما تنشده العذراء في خدرها فلا يقبح بمثلها » . وهذا المفهوم لا بد أن صاحبه قد تمثله من دراسته لشعر الهجاء في العصر الجاهلي .

وبعد ظهور الإسلام اعتبر فن الهجاء أثماً كبيراً لا يجوز أن يحرى به لسان شاعر ، ويروى عن رسول الله عليه السلام أنه قال : من قال في الإسلام هجاء مقدعاً فلسانه هَدَرَ . وقد فسر عمر بن الخطاب رضي الله عنه معنى الهجاء المقدع حين أطلق الخطيبة من سجنه بسبب هجائه للزبير قان بن بدر فقال له : إياك والهجاء المقدع . قال : وما المقدع يا أمير المؤمنين ؟ قال : المقدع أن تقول : هؤلاء أفضل من هؤلاء وأشرف ، وتبني شعراً على مدح قوم ، وذم من تعاديهم . فتفسير الاقذاع هنا تفسير أخلاقي بمعنى أنه الذي يوقع العداوة والبغضاء بين

قوم وقوم ، أو بين المدوحين والمذمومين .

ثم تطور فن الهجاء في القرن الثاني وما تلاه من قرون . فمن التطورات الجديدة التي نلاحظها ميله إلى الشعبية في معانيه ، وفي أسلوبه . مما يكفل له انتشاراً واسعاً ولهذا كان بشار - كما يروي الرواة - يخشنى هجاء أبي الشمقمق له بهذا الأسلوب الشعبي الذي يمتاز به هجاء هذا الشاعر بالفعل<sup>(١)</sup> .

إن اقتراب الهجاء من الأسلوب الشعبي كان يقرن بالميل إلى الفزل والترفية لأن هذه العناصر جزء لا يتجزأ من الطبيعة الشعبية في كل زمان وفي كل بيته .

ومن التطورات الجديدة التي دخلت هذا الفن اتجاهه ناحية شخصية في الغالب ، وتناوله للفرد باعتباره فرداً في مجتمع ، لا شأن لقبيلته وقمه به على الاطلاق ، مثلما كان الحال في شعر الهجاء القديم حتى في القرن الأول ، حيث كان الشاعر ينظر إلى نسب المهجوز ومخازي قبيلته كأساس هجائه . ولا ريب أن هذا التغير كان نتيجة للتحضر الذي بلغه المجتمع ، واقتضاء الشخصية الاجتماعية لأفراده ، واستقلالها إلى حد كبير عن القبيلة وعلائقها المختلفة .

أما معاني الهجاء نفسها فقد دخلتها التغيير أيضاً بسبب تطور المجتمع ، فبعد أن كانت في الهجاء القديم مجرد نفي للفضائل الأربع التي هي : العقل والعفة والعدل والشجاعة ، وما يشتق من هذه الفضائل ، اتجه بها الشعراء وجهات جديدة بعما تعدد أنواع الهجاء ودوافعه .

فالمقد اتسع نطاق الهجاء السياسي والمذهبية بصورة لم يعرفها صدر عصر بي أمية ، مع أن الشعر السياسي بصفة عامة كان مزدهراً فيه ، فبعد أن كان نسخ في مطلع العصر الإسلامي أبياتاً متفرقة في هجاء الخلفاء أصبحنا نجد أن هذا النوع من الهجاء قد انتشر في القرن الثاني وما بعده انتشاراً واسعاً . وأصبح لونا ثابتاً من ألوان الهجاء ، وكان الكميـت بن زيد عنيفاً في هجائه للأمويين هجاء سياسياً ومذهبياً في آن واحد .

(١) د. محمد مصطفى هدارة ، اتجاهات الشعر العربي من ١٨٤ ؛ نقلًا عن العدد ١٣٨/٢ .

ان الغاية من الهجاء السياسي والمذهبي تنتهي إلى ظاهرة جديدة هي اهتمام الشعراء بتركيز هجائهم على الانحراف الديني عند المهجو وشذوذه ، بل زندقته أحياناً .

ولا شك أن انتشار المجنون والزندة وأنواع الشذوذ المختلفة في العصر العباسي ، كان يغري الشعراء بتضمين أهاجيهم مثل هذه الاتهامات الخطيرة ، وعلى الأخص الزندة ، إذ كان الخلفاء يعاقبون صاحبها بالقتل متى ثبتت عليه تهمتها .

وقد يقول قائل : إن الهجاء بالزندة والمجور وما إلى ذلك لم يكن شيئاً طبيعياً دعت إليه طبيعة العصر ، وما كان فيه من إباحة وتهكّم وتيارات مجنون وزندة ، ولكنه كان نتيجة إيمان بمذهب معين ، فالمجاوزون متأثرون بقوم عُرِفوا بالسيافين ، كانوا ينْهَشُون أعراض الصحابة ؛ ورأى المجاؤون فيهم مثلاً يحتجز في هجاء الإنسان لخصمه ، فقلدوهم ، وجعلوا السبّ والشتم والنيل من الأعراض هدفهم في الهجاء .

كذلك نصح العصر بلون الهجاء الساخر الذي يصور الخصم تصويراً « كاريكاتوريأ » يبعث على الضحك والسخرية من المهجو . ويمتاز بالرشاقة ، والبعد عن الفحش والابتذال ، ويصدر عن طاقة مبدعة ، وذهنية ساخرة ، تعتمد على فن أصيل ، وروح مرحة ضاحكة ترفع عن السبّ الرخيص والاتهامات الدينية <sup>(١)</sup> .

تلك هي سمات الهجاء قبيل هذا العصر ، ومن هذه الألوان كان إرث الهجاء الملاوكي .

\* \* \*

إذا ما أتينا نستعرض ما قيل في الهجاء في هذه العصور ، طالعون ملاحظات عده ، منها : استمرار ميله إلى الشعوبية في المعاني والأساليب والأوزان ، والرغبة في الم Hazel والإضحاك ، وانحرافه الكامل من القبلية أو الجماعية إلى الفردية ، وتضاؤله في طرق المعانـي السياسية والدينية والعقـدية وجذوـجه إلى الهجاء الساخر « الكاريكاتوري » الذي شاع وانتشر في مطلع القرن الثاني .

---

(١) استفدنا من كتاب الدكتور محمد مصطفى هدارة ، اتجاهات الشعر العربي في القرن الثاني المجري ص ٤١٨ - ٤٣٦ .

ونستطيع أن نقول مطمنين : إن هذا الفن استمرار للهجاء في العصر العباسي بكل ما فيه من اتجاهات ومعان وأساليب . والفرق بين هجاء القدماء وهجاء أبناء هذه العصور هو ما نلاحظه بين مستوى شعر القدماء والمحدثين في كل فنون الشعر .

البذاءة ، والفحش ، وتناول الأعراض ، وهي المهجو بكل رذيلة ، وعلى الأخص بصفات الذناعة ، والخسنة ، وحقارة العرض ، بل في كونه سليل الدعاارة ، ومقصد اللذة الآثمة في ذاته وأهله ظلت كما كانت في العصور السالفة ، وزاد الشعرا في تصويرها تلفظهم بكل كلمة نابية ، وصورة مخجلة ، وتعبير صريح .

ولو فتحنا أي كتاب ، حاول فيه صاحبه أن يجمع مختارات من الشعر ، ويورد فيه شواهد على موضوع من الموضوعات سواء أكانت الشواهد تتعلق بعلوم البلاغة كما فعل عبد الرحيم العباسي ( - ٩٦٣ھ ) في كتابه « معاهد التنصيص على شواهد التلخيص » ، وابن حجة الحموي في كتابه « خزانة الأدب » أم كانت تتصل بالترجمم كما فعل المحيي في كتابه « خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر » أم كانت في موضوعات عامة كما فعل العاملي في كتابيه « الكشكوكول » و « المخللة » أم في موضوع خاص كما فعل أبو شادوف في كتابه « هز القحروف » فاننا سنقع على شعر كثير في الفحش والبذاءة والمجون ، وأنواع السباب مما يلفت النظر ، ويشير الانتباه ، ويدفع إلى العجب والدهشة ، حتى ليغيل للناظر أن القوم لم يكن همهم في زمانهم الا التحدث في مثل هذه الموضوعات .

ولستنا نغالي إذا قلنا : إن العصر الذي عاش فيه القوم خلا من أفراح الانتصارات ، والحماسة للحروب ، والابداع في العلوم والأداب ، والربيع في تجارة أو صناعة أو زراعة ، ولم يبق فيه سوى مملوک تركي ، أو جركسي يقتل مملوکا ، وحاكم غريب يتخلّف حاكما غريبا ، ومصيبة تتلو مصيبة ، وجهل يطبق فوق جهل ، وخمول يتكدس فوق خمول ، ومثل هذه الحياة الفارغة تسودها القشور ، وتملاها التفاهات ، ويستلذ أهلها الخوض في الفحش وما يتصل به .

وتهافت شخصيات الشعراء ، ولانت أظافرهم بعد أن لانت نفوسهم ، واستنوقت جمامهم ، حتى عاد السباب ذاته لا يؤذى ، ولا يجرح ، ولا يُخجل من يرمي به .

ان البون شاسع بين ما كان الناس عليه في الماضي ، وما صاروا اليه . لقد كان بشار بن برد يطير هلعا اذا نظم فيه أبو الشمقمق بيتهن في المجاء ، ويتحرق العربي ، ويحرق الإرم اذا سمع بشارا يهجوه ويدم أصله التليد ، ويتمدح بشعوبيته وفارسيته وأصله الهجين :

وينسيك المكارمَ صيدُ فار  
ترىيد بخطبة كسرَ الموالسي  
ولم تحفل بدرج الديسار  
ونتفدو للقنافذ تدريهمَا  
فليتك غائبٌ في حرّ نار  
مُقامك بيننا دنسٌ علينا

ويتمنى كافور الاخشيدى لو وهب أبا الطيب المتنبي حكم مصر ، وكل ما فيها ، أو لو أن أمه لم تلده ، حتى لا تقال فيه قصيدة الشاعر التي خلدت مسبته أبد الآدبين :

الا وفي يده من نتها عُودُ  
ما يقبضُ الموت نفساً من نفوسمه  
أقومُه البيضُ أم آباءِ الصيد  
منْ عَلَمَ الأسودَ المخضيَّ مكرُمةً  
أم قدره وهو بالفلسين مردود  
أم أذنه في يد النخاس داميةَ  
إن العبيد لأنجاس مناكيد  
لا تشر العبد الا والعصا معه  
لو أنه في ثياب الحر مولود  
العبد ليس لحر صالح بأخ

وابن الرومي كان في هجائه وعتابه قاتلاً ملن يسلطه عليه .

اما اليوم فقد تلثم اللسان ، ولانت الأظافر حتى كأنها العجين ، وتبلدت المشاعر فما عادت تحرق ، أو تكتوى أو تشعر بسعيرو ، أو بحرارة .

هذا شاعر مكي يدعى محمد سعيد باقشيشير يهجو بعض أهل عصره ، فيظهورُ الضعف ، والعجز ، والخور والركاكة في معانيه وأساليبه ، ويقول :

وأطال الكُمَّ جهلاً وصدَمَ  
جرَّ ذيلَ التَّيِّهِ خَتِيرَ العجمِ  
يُسْتَرُ الْجَوْعَ ، مُحَالٌ مَا زَعَمَ  
وأقامَ الصَّدَرَ زَعْماً أَنَّهِ  
يَنْقُلُ الْخَطْوَةَ وَزْنَّا مَحْكُمَ  
وَرَى الْمَنْدِيلَ مِنْ مَنْكِبِهِ  
يَغْرَابُ السَّوْءِ يَمْشِي مَرِحَا  
مَعْجِبًا وَهُوَ أَنْجُو الشَّوْمِ الْأَذْمَ  
وَيَرْوَقُ الْعَيْنَ مِنْهُ مَنْظَرٌ  
هَذِهِ النَّفْخَةُ مِنْ أَزْمَانِ كُمَّ  
يَغْسِلُ الثَّوْبَ وَفِي أَكْتَافِهِ  
يَا أَخَا الْعَجَبِ عَجِيبٌ مَا أَرَى

اترك العجب فما أنت سوى  
رجل إما لضحك أو لغم  
واذكـرنـ أـيـامـ نـدعـوكـ إـلـىـ  
( سـفـرـ )ـ العـالـمـ ضـوـضـاءـ الـقـرـمـ  
يـومـ اـذـ تـصـفـعـ تـغـدوـ منـشـداـ  
ـ( إنـ صـبـرـ المـرـءـ لـلـصـفـعـ كـرـمـ )ـ  
أـرـأـيـتـ إـلـىـ تـهـافـتـ السـبـابـ ذـاـتـهـ ،ـ وـضـعـفـ الشـاعـرـ ،ـ وـرـكـاكـةـ أـسـلـوبـهـ ،ـ  
ـوـإـغـرـاقـهـ فـيـ الـعـامـيـةـ ،ـ وـقـحـلـ قـرـيـحـتـهـ مـنـ كـلـ مـعـنـىـ شـرـيفـ يـفـعـلـ فـعـلـهـ ،ـ وـيـقـرـرـ  
ـتـأـثـيرـهـ ؟ـ .ـ

وـاـذاـ كـانـ هـذـاـ اللـيـنـ فـيـ الشـعـرـ بـيـنـ أـبـنـاءـ الـعـصـرـ أـنـفـسـهـمـ ،ـ فـمـاـذاـ نـقـولـ عـنـ  
ـالـشـعـراءـ الـذـيـنـ كـانـواـ يـرـوـنـ الـمـخـازـيـ فـيـ حـكـامـهـمـ ،ـ وـيـشـهـدـونـ أـبـشعـ أـنـوـاعـ التـعـذـيبـ  
ـلـإـخـوـانـهـمـ بـأـمـ أـعـيـنـهـمـ ،ـ وـيـبـصـرـونـ الـظـلـمـ الـأـسـوـدـ يـمـتـاحـ بـلـدـهـمـ وـوـطـنـهـمـ دـوـنـ أـنـ  
ـيـخـرـجـواـ سـاـكـنـاـ ،ـ أـوـ يـنـبـسـواـ بـيـنـ شـفـةـ ،ـ كـأـنـهـمـ جـمـيـعـاـ تـعـلـمـوـ الـدـرـسـ الـذـيـ تـعـلـمـهـ  
ـالـشـعـرـانـيـ ،ـ وـطـبـقـوـهـ تـطـبـيقـاـ صـحـيـحاـ ،ـ وـلـمـ يـخـرـجـواـ عـنـهـ قـيـدـ أـمـلـةـ .ـ

قال الشعري في الواقع الأنوار : « أخذ علينا العهد لا نحضر قتل إنسان ،  
أو ضربه ، أو معاقبته ظلما ... ولا ينبغي لأحد أن يحضر مع الأطفال مواطن  
الظلم ، أو يخرج من بيته حتى ينظر من شنقه الولاية ، أو شنكلوه ، أو خوزقوه ،  
أو وسطوه ، أو خزموه في أنفه ، أو سمرروا أذنه في حائط ، أو جرسوه على  
ثور ، أو شحطوه في أذناب الخيل ، أو ضربوه في قطع الخليج ... الخ »<sup>(١)</sup> .  
إنها دعوة إلى التمسك بالذل ، والمحافظة على الظالم ، والعيش تحت نعال  
الحاكين ، ولعمري إن النفس العربية لتکفر بكل هذه المفهومات ، وترفض  
أبسط ألوان التعرض ، بتله الهوان .

ولستا ندرى من هم المجرمون الذين أخذوا العهد على الناس لا يحضرروا  
مشاهد قتل المظلومين ، وألا يخرجوا من بيوتهم ليروا ماذا يفعله الولاية ، ولستا  
ندرى كذلك كيف صح لامام كبير كالشعري أن ينقل مثل هذا الخبر ويسجله  
على نفسه وأبناء عصره .

(١) ابن معصوم ، سلافة العصر ص ٢٢٥ .

(٢) الواقع الأنوار ص ٣١١ ، وانظر التصوف الإسلامي لزكي مبارك ٣٤٦/١ .

ومهما يكن نصيب هذا النص من الصحة أو الكذب ، فإننا نقرر أننا لم نقع - فيما اطلعنا عليه - على أدب ثائر ، يقاوم الظلم ، ويحرق الظالمين ، ويستنكر ما كان يرتكبه بعض الحاكمين .

ولقد قرأنا بيتين هزيلين لمحمد سعيد باقشير يهجو الشريف أحمد بن عبد المطلب أمير مكة الذي كان يكثر من الإحرام بالعمرمة ، ويسفك دماء الأبرار ولا يتقي الله . فيقول فيهما :

تُسْخَلُ الدِّمَاءَ وَتُحْرَمُ بِالْعُمْرَةِ ، دُعِنَّهَا وَعَنْ دَمَ الْخَلْقِ أَمْسَكَ  
ما رأينا وَاللَّهُ أَعْجَبَ أَمْرًا مِنْكَ ، أَفَ لِقَاتِلِ مِنْتَسَكَ<sup>(١)</sup>

وفي دراستنا الحياة الاجتماعية في هذا العصر نقلنا ما حدثنا به المقريزي<sup>(٢)</sup> وابن آياس<sup>(٣)</sup> عن الصرائب التي فرضها الحاكمون المماليك على الناس ، وفيها قدر كبير من الظلم والعسف ، وأن الحياة كانوا يصيرون جام غضبهم على المواطنين لاستخراج الأموال منهم ، وإجبارهم على دفع ما يفرضون ، ويتغدون في ألوان تعذيبهم ، من وعيد ، إلى مطاردة ، إلى سجن ، إلى تشريد ، إلى استهلاك الزوجة والبنات ، وانتهاك أعراضهن حتى اضطر بعض الناس إلى الاختفاء .

قرأنا في بدائع الزهور<sup>(٤)</sup> قصة المنصور قلاوون الذي أمر عبيده أن يضعوا السيف في رقب المcriين لأنهم خالفوا أمره في بعض ما أمر ، فاستعمل السيف في قتالهم ثلاثة أيام ، وقتل منهم عددا لا يحصى ، وذهب البريء منهم مع المسيء ، والصالح مع الطالع ، وما زالوا حتى ضرج الناس وعلا الصراخ ، وعمت الشكوى ، وطفحت الكأس فشفع فيهم القضاة وعلماء الدين ، فعفا عنهم المنصور ، ثم ندم المنصور على ما فعل ، وتقرب إلى الله ببناء بيمارستان حمل اسمه .

(١) سلالة العصر ص ٢٢٦ .

(٢) كتاب السلوك : الجزء الأول والثاني .

(٣) بدائع الزهور ٦/٢ .

(٤) ابن آياس ٦/٢ .

لقد عاش في هذا الجو شعراء كثيرون منهم ابن الساعاتي ، وابن النبيه ، والشاب الظريف ، والبواصيري، وصفي الدين الحلبي وأخرون ، وكنا نود أن نسمع أو نقرأ لأحدهم كلاما في هذه المظلم ، ولكنهم جميعا خرسوا ، وتعاموا ، وتصاموا . وكان أحـبـ اليـهـمـ أنـ يـهـجـوـ أحـدـهـمـ زـوـجـتـهـ ، أوـ غـلامـهـ الـذـيـ غـادـرـهـ دون وداع ، أو طباخـهـ ، أو رـجـلـاـ التـحـىـ ، وماـ إـلـىـ ذـلـكـ منـ تـفـاهـاتـ .

\*\*\*\*

هـنـالـكـ اـمـتـدـادـ آـخـرـ هـجـاءـ العـصـرـ الـعـبـاسـيـ ،ـ هوـ الـهـجـاءـ السـاخـرـ الـذـيـ نـضـجـ عـلـىـ يـدـيـ اـبـنـ الرـوـميـ وـاـكـتـمـلـ فـيـ شـعـرـ الـمـنـبـيـ .

ولـقـدـ أـولـعـ الشـعـرـاءـ بـهـ أـبـعـاـ وـلـوعـ ،ـ وـكـانـ نـظـمـهـ فـيـ كـثـيرـاـ .ـ وـسـارـواـ عـلـىـ مـنـوـالـ سـلـفـهـمـ مـنـ حـيـثـ تـجـسـيمـ الـعـيـوبـ ،ـ وـالـسـخـرـيـةـ مـنـ الـمـهـجـوـنـ ،ـ وـإـلـصـاقـ الـتـهـمـ بـهـمـ ،ـ وـإـضـحـاكـ النـاسـ عـلـيـهـمـ .

هـذـاـ شـاعـرـ يـصـفـ أـنـفـ أـحـدـهـمـ فـيـقـولـ :

لـكـ أـنـفـ دـوـ أـنـوـفـ أـنـفـتـ مـنـهـ الـأـنـوـفـ  
أـنـتـ فـيـ الـقـدـسـ تـصـاصـيـ وـهـوـ فـيـ الـبـيـتـ يـطـوـفـ

وـذـاكـ شـاعـرـ يـسـخـرـ مـنـ اـمـرـأـ ضـخـمـةـ الـبـطـنـ ،ـ نـحـيـلـةـ السـاقـينـ ،ـ وـيـقـرـحـ عـلـيـهاـ  
عـلـمـلـيـةـ تـجـمـيلـ فـيـقـولـ :

وـيـكـونـ الـأـمـامـ ذـوـ الـخـلـقـةـ الـجـبـلـةـ خـلـفـاـ مـرـكـنـاـ قـدـاماـ  
لـإـذـأـكـنـتـ بـاـعـيـدـةـ خـيرـ النـاـ سـ خـلـفـاـ وـخـيـرـهـمـ قـدـاماـ  
وـهـاـ هـوـذـاـ أـبـوـ الـمـغـطـسـ يـصـفـ اـمـرـأـ بـقـولـهـ :

هـاـ وـجـهـ قـرـدـ اـذـ اـزـيـنـتـ وـلـونـ كـاـوـنـ الـقـطـاـ الـأـبـرـشـ  
كـفـرـيـةـ ذـيـ الثـلـلـةـ الـمـعـطـشـ وـثـدـيـ يـحـسـوـلـ عـلـىـ نـحـرـهـاـ  
هـاـ رـكـبـ مـثـلـ ظـلـفـ الـغـزـالـ أـشـدـ اـصـفـارـاـ مـنـ الـمـشـشـ  
كـأـنـ التـالـيـلـ فـيـ وـجـهـهـاـ اـذـ سـفـرـتـ بـيـدـ الـكـشـشـ

وـالـبـهـاءـ زـهـيرـ يـتـحـدـثـ عـنـ فـلـانـةـ فـيـقـولـ :

فلانة من تيهها  
 وقد زعمت أنها  
 فلا وجه إن أقبلت  
 وكان للْحَبَّةِ نصيبٌ كبيرٌ من الشعر ، لقد أحبها العرب والمسلمون ،  
 واحترموا أربابها ، وعنوا بتمشيطها وترجيلها وخضبها ، واعتبروها مظهراً من  
 مظاهر الوقار ، وشعاراً من شعارات الرجال المتسكين بدينهم ، ولأنهم أحبواها  
 هذا الحب كرهوا من يستغلوها ، ويوارون جهلهم وسوء خلقهم خلفها ،  
 وسالت قرائحهم فياضة في هذا الشأن . ومن أطرف القصائد ما قاله البهاء زهير :

|                |                 |
|----------------|-----------------|
| وأحمق ذي لحية  | كبيرة منتشرة    |
| طلبت فيها وجهه | بسدة فام أره    |
| معروفة لكنه    | أصبح فيها نكرة  |
| يكفي رجلا عشرة | يقسم عشر عشرا   |
| كأنما سحابة    | فوق البلاد مطرة |

كذلك شاع التهكم ، وهو شبيه بالهجاء إلى حد بعيد ، ولكنه أشد مرارة  
 من الهجاء أحياناً ، لأن الهجاء يغلب عليه طابع الجد ، ويبدو فيه شيء من الحقد  
 والرغبة في التشني ، ولكن التهكم يحمل طابع السخرية ، وهي لا تحتاج إلى شم  
 وسب واقذاع على الرغم من أنها أكثر ضحكاً وإضحاكاً .

تزوج أحدهم من اثنين ، وحسب أنه سيحيا خروفاً بين أكرم نعجتين .  
 ولكن النعجتين في الخيال صارتَا ذئبين في الواقع . لنستمع اليه بصور حياته  
 بينهما :

|                             |                           |
|-----------------------------|---------------------------|
| بما يشقى به زوج اثنين       | تزوجت اثنين لفترط جهلي    |
| فأنعم بين أكرم نعجتين       | فقلت : أصير بينهما خروفاً |
| تداول بين أخبث ذئبين        | فصرت كنعجة تضحي وتنسي     |
| فما أعرى من احدى السخطتين   | رضا هذى يهيج سخط هذى      |
| كذاك الفُرُّ بين الفَرَّتين | وألقى في المعيشة كل ضرّ   |

لهم الذي ليلة ولذلك أخرى  
فإن أحببت أن تبةٍ كريماً  
فعش عَزَّبَا فإن لم تستطعه  
وكمال الدين بن المبارك يسخر من دار كان يسكنها ، ويتهكم بها تهكما  
لادعا ويقول :

أن تكثُرَ الحشراتُ في جنابتها  
والشر دان من جميع جهاتها  
كم أعدم الأجنفانَ طيبَ سناتها  
غنت لها رقصت على نغماتها  
وبها ذباب كالضباب يسد عيَّنَ الشمس ما طرب سوى غناها  
وبها خنافس كالطنافس أفرشتْ في أرضها وعلتْ على جنابتها

والقصيدة طويلة ، كلها على هذا المنوال .

ولشمس الدين بن دانيال الموصلي ( - ٧١٠ هـ ) قصائد كثيرة في هذا المجال ،  
وأشهرها تلك التي وصف بها أساه وفقره وبيته :

ما في يدي من فاقة إلا يدي  
فإذا رقدت رقدت غير مدد  
ومخدَّة كانت لأم المهدي  
فهل كمثل السعسם المتبدد  
من كسل جراء الأديم وأجرد  
من كل لون مثل ريش المدهد  
أصبحت أفقه من يروح ويغتندي  
في منزل لم يحو غيري قاعدا  
لم يبق فيه سوى رسوم حصيرة  
ملقى على طراحة في حشوها  
والفار تركض كالنجيول تسابق  
هذاولي ثوب تراه مرقا

بقي الحديث عن هجاء الأوضاع الموجة ، أو التعريف بها ومثل هذه المعاني  
وردت في شعر الأقدمين .

ولقد تحدث شعراء هذه العصور عن المفاسد الاجتماعية والأخلاقية والسياسية  
وشكوا من الخداع ، والتضليل ، والتدجيل ، وارتفاع الأسعار واضطراب القيم ،

وانتشار الرّشاوي ، وشيوخ الفساد ، وتدني الأخلاق ، بأسلوب فيه كثير من التّقىيّة ، وشيء من السخرية المبطنة ، والمرارة والألم الواضحين .

سخر شاعر من الألقاب التي يتلقب بها العلماء والقضاء ومن جرى مجراه من مثل «شمس الدين» و«بدر الدين» و«تاج الدين» وما إلى ذلك فقال :

خمس تيجان لا يساوون فعلا رثٌ في قيمة ولا مقدار  
الشخيرير والأعبيور والتبيشار وابن الجواري <sup>(١)</sup>

وسخر ابن عُثْمَان من دولة صلاح الدين وما فيها من وزراء وحكام ورجال فقال :

في الناس إلا البغاء والكذب قد أصبح الرزق مـاله سبب  
سلطاناً أعرج ، وكاتبه ذو عمش ، وأنوزير منحدب  
وصاحب الأمر خلقه شرس على فساد وريبة يثب <sup>(٢)</sup>  
والدـولي الخطيب معتكف

كما هجا ابن التـعاويني أحد الوزراء وقد حج ف قال :

يا رب قد حج الوزير وماـله في الحج رغبة  
لكن مخـافة أن يحمل ..... به من السلطـان نكبة  
يا رب قد وافاك منه ومن ذويه شـر عصبة  
فاسـد مـالـهم ولا ترـد لهم يا رب غربـة  
فدخول مـثلـهم إـلـى الـحرـمـيـن يا مـولـاي سـبـة

وحين أنـاـخ الكـابـوس العـشـمـاني بكلـكـله عـلـى الـبـلـادـالـعـرـبـيـة ، فـيـ الشـعـرـ ، وـخـرـستـ  
الـأـلـسـنـة ، وـانـقـلـبـتـ دـعـوـةـ الشـعـرـاءـ إـلـى توـاـكـلـ عـجـيـبـ . وـنـمـلـ لـهـذـهـ الفـتـةـ منـ النـاسـ  
بـأـحـمـدـ الـكـيـوـانـيـ الـدـمـشـقـيـ الـذـيـ قـالـ :

لا تـغـلـطـنـ فـلـيـسـ الـأـ ماـقـولـ أـوـ الـوضـاعـةـ

(١) فوات الوفيات ص ٢٥٩ .

(٢) بدوي ص ٢٢٥ .

رَقْعٌ سِمَالُ الصِّبَرِ أَوْ فَالْبَسْ<sup>\*</sup> جَلَابِبُ الضرَاعَةِ  
وَإِذَا افْتَأَيْتَ سَوْى التَّوْ كُلُّ فَالْبَضَاعَةِ لِلِّإِضَاعَةِ (١)

وما كادت تأخذ شمس العثمانيين بغير حني رأينا جيلاً ينشأ على حب الثورة  
ويتربي على التمرد ، ويحلم بالنور ، والحياة والعز ، واستعادة كرامة الآباء . وفي  
هذا الجيل شعراء ثوار ، عبروا عما يحسون وما يحملون نصريحاً مرة ، وتلويناً أخرى  
ثم جاء بعدهم جيل جديد ، حطم كل مبادئ التقاية ، وأعلن عن مبادئه وفكرة  
بصوت عال مجلجل في وجه الحكام والظالمين والفاشدين والمستغلين ، وارتضى  
أن يدفع الثمن غالياً ما دام المستقبل يحمل الخير كل الخير لحياة المواطنين وعزهم  
 واستعادة شرفهم .

• • •

---

(١) سلك الدرر ٩٧/١ .

## الفَصْلُ السَّادِسُ

# الوَصْفُ

كان لشعر الوصف نصيب وفير في شعر العصور المتأخرة . وقد كان وفيرا في العصور السالفة ، حتى إن ابن رشيق قال : « إن الشعر إلا أفله راجع إلى باب الوصف » .

والوصف – فيحقيقة الأمر – هو عمود الشعر وعماده ، بل إن كل أغراض الشعر وصف ، فالمدح وصف نبل الرجل وفضله ، والنسيب وصف النساء والحنين اليهن ، والشوق إلى لقائهن ، والرثاء ، وصف محسن الميت ، وتصوير أيامه وأثاره ، والهجاء وصف سوءات المهجو ، وتصوير نفائه ومعايه . وهكذا نستطيع أن ندخل جميع فنون الشعر تحت الوصف ، فهو على هذا الوضع كالدودحة الملتقة الأغصان ، الفارعة الأنفان ، المترامية الظلال

هذه المعطيات الواسعة التي يقدمها لنا شعر الوصف كبيرة ، ذات فائدة عظيمة في رسم الحياة العامة لكل عصر من العصور ، وهي وفيرة في العصر البخاهي ، كما هي وفيرة في كل عصر جاء بعد العصر البخاهي . ولستنا بمحاجة إلى الاستشهاد بما قاله الأقدمون ، فالشاهد معروفة لكل من له أدنى إلمام بالأدب العربي .

وابناء العصر الأيوبي والمملوكي والعثماني من الشعراء – كأسلافهم من الشعراء – لم يقتصروا أو يخلوا في شعر الوصف ، بل ربما كانوا أكثر غزارة ، وأشد فيضا فيه من السابقين .

لأنهم لم يتركوا شيئاً إلا وصفوه ، وافتوا في وصفه ، بل كادوا يبزّون الأقدمين في أوصافهم .

جاءوا إلى الآثار الدارسة ، والطلول البالية ، فوقفوا عليها ، واستذكروا أيامهم الخواли فيها ، ورسموا كل ما وقعت عليه عيونهم فيها .

وانتقلوا إلى العيس والبوق ووسائل السفر والارتحال ، وإلى البدية والصحراء فوصفوا كل ما وجدوه فيها :

وعيسٌ له برهانٌ عيسى بنٌ مريم  
إذا قتلَ الفجُّ العميقُ المطالبَا  
يرقصُهُنَّ الآلُ إما طوافِيَا  
تراهُنَّ في آذِيَّةِ أو روابِيَا  
سوابِيَا كالنَّيَانَ تَحْسَبُ أَنَّسِي  
مسخَتُ الطَّيَا إِذْ مسحتُ السَّيَاسِيَا  
تنسَمَنَّ من كرْمَانَ عَرَفَنَّهُ  
فَهُنَّ يَلْاعِبُنَّ الْمِرَاحَ لِواغْبَا<sup>(١)</sup>

قاتل هذه الأبيات أبو إسحق إبراهيم الغري ، من شعراء الخربدة ، والمتوفى في سنة ٥٢٤ هـ . وهذه الأبيات مقدمة من قصيدة طويلة يمدح فيها « الصاحب مكرم » بكَرْمان . ابتدأها بالوقف على الأطلال ، وتنذكر الأحبة ، والفيض بعاطفة البين والشوق ، ثم ثناها بذكر العيس وما لاقت من وصب في سبيل وصوتها إلى المدوح ثم جاء إلى المديح وتعدد مآثر المدوح ، وبيان مزاياه على عباد الله .

والذى يهمنا في الأبيات ليس وصف الناقة والعيس ، ولا حركتهن ولا ما يشبهن ، فتلك أمور قرأتها وسمعتها من معظم الشعراء السابقين ، ولكن الذي نريده من الأبيات المقارنة بين فن الوصف الذي صار إليه في العصور المتأخرة وفن الوصف فيما كان عليه في العصور المتقدمة .

ان التأمل في هذه الأبيات يظهر للوهلة الأولى أننا أمام معنى عام عرفه الشعراء من قبل ، وتحدثوا عنه في أشكال مخلفات ذلك أنهم يذكرون دامارحيلهم إلى المدوح ، ويصفون الشقاء الذي لاقوا في هذا السبيل ، من بعد الطريق ،

(١) خربة القصر - شعراء الشام - ١١/١ والأبيات الغزي ، والبرهان : المجزء ، والمطاليب : الأماني ، والآل : السراب ، والأذى : المروج ، والنَّيَانَ : الْحَيَانَ ، والسباب : الفيافي ، وكَرْمانَ : اسم بلدة ، والواغب : من الثقب وهو النصب .

وتعب النوق ، وما إلى ذلك بغية إيجاب الحق على المدوح – على حد تعبير ابن قتيبة .. فإذا استوثق من الاصناع إليه ، والاستماع له ، عقب بإيجاب الحقوق ، فرحل في شعره ، وشكراً النصب والسمّر وسرى الليل ، وحرّ المجرّ ، وأنصاء الراحة والبعير ، فإذا علم أنه أوجب على صاحبه حق الرجاء ، وذمة التأمّل ، وقرر عنده مثالاً من المكاره بدأ في المديح . فبعثه على المكافأة ، وهزّه للسمع ، وفضله على الأشباء ، وصَغَرَ في قدره الجزيل » .

كذلك يظهر لنا للوهلة الأولى أن الشاعر راح يصف حركة الابل في البيت الثاني :

يرقصُهنَّ الآل إِمَّا طَوْافِيَا تراهن في آذيه أو رَوْسَبَا وهذا الوصف في جملته تقليديٌّ محض ، ومنذ كان الشعراء الجاهليون الذين نعرفهم كان تشبيه الصحراء بالبحر ، والابل بالسفن ، والسراب بالموج ، وكان الحديث عن حركة الركوب صعوداً وهبوطاً ، يميناً ويساراً .

فطَرَفة بن العبد يقول :

كأنَّ حدوْجَ الْمَالِكِيَّةِ غُدُوْةَ عَدَوْلِيَّةَ أو مِنْ سَقَيْنِ ابْنِ يَامِينِ يَشْقُّ حُبَابَ الْمَاءِ حِيزْ وَمُهَا بِهَا

والمرقس الأكبر يقول :

لِمَنِ الظَّعْنُ بِالضَّحْى طَافِيَاتِ جَاعِلَاتِ بَطْنَ الضِّبَاعِ شِيمَالًا

وعَبَيدَ بنَ الْأَبْرَصَ يقول :

تَبَصِّرُ خَلِيلِي هَلْ تَرَى مِنْ ظَعَائِنَ كَعَوْمَ سَفِينَ فِي غَسَارَبِ لَحَّةِ فَلَيْسَ هَذَالُكَ اذْنَ لَا مَعَانِي جَدِيدَةَ ، وَلَا صُورَ جَدِيدَةَ تُلْبِسُهَا هَذَهُ الْمَعَانِي عَنْدَ الغَرَبِ .

الذي فعله الشاعر هنا أنه قام بعملية تركيز وتكييف لما كان قاله الشعراء من قبل ، وجاء الغزي فغمض يده في ثروته الشعرية ، وفي ثقافته ، وفي تفاعل هذه الثقافات الذي كان يجري في نفسه ، ثم قدم لنا هذا العطاء .

واعتاد القدماء أن يصفوا ما ضمّت الهوادج من صبيحات الوجه ، ومهفهفات القدود ، وفانات العيون ، وحبّيات القلوب :

كفرلان خُدِلْنَ بذاتِ ضالٍ تَنُوشُ الدانياتِ منَ الغُصُونَ  
ظُهُورُنَ بِكَلَةٍ ، وَسَدَلْنَ رَقْمَاً وَتَقْبَنَ الْوَاصِفُونَ للعيونِ  
أَرِينَ مَحَاسِنَا وَكَنَنَ أَخْرَى مِنَ الْأَجِيادِ وَالْبَشَرِ المَصُونِ<sup>(١)</sup>

وجاء الشعراء في العصور المتأخرة إلى الظعن الراحل فوصفوا مما حمل من جميل الوجه ، وروعه القدود ، وفتنة العيون ، وما ترك من آثار الدموع على الحدود .

هيوات ليس لمستهام مُسِعِدٌ  
عما سيلقى في غد أو جلَمَدْ  
جلَدَ ، فميعاد اللقاء الموعد  
والدهر، أجمع بعد ليالتنا غَدْ  
مالبس للجلد الخليّ به يد<sup>(٢)</sup>  
أظنُ صبرَك مُنْجِداً إنْ أَنْجَدْوا  
إني لأحسب أن قلبك ذاهل  
هذا الفراقُ هو الفراق فانْ تُطِقْ  
قالوا : غدا لنبوى الأحبة موعد  
ـ حملت نفسك يا ضعيف من الهوى

كذلك وصف الشعراء الطبيعة وما فيها من مباهج ومحاسن ، وألوان ، وأنواع ،  
وظلال وشموس ، وزهور ورياحين ، وجبال ، وأودية ، وتضاريس ومعالم . وكثيرا  
ما ينفع الشاعر الروح في مظاهر الطبيعة ، فيجعلها تغنى ، أو ترقص ، أو تزهو ،  
أو تخال ، أو تسرق الخطوط ، أو تغار ، كأنما هي كائنات حية تشعر كما يشعر  
كل ذي روح . وعملية التشخيص هذه عرفها القدماء وسار عاليها المحدثون .

(١) الشعر للمثقب العبدى .

(٢) ديوان أسماء بن منقذ ص ٦١ .

فالحلي يشخص الربيع فيقول :

خلع الربيع على غصون البان  
ونمت فروع الداوح حتى صافحت  
وتتوأجت هام الغصون وضرجت  
وتنوعت بسط الرياض فزهراها  
والظل يسرق في الحمايل خطوه  
وكأنما الأغصان سوق رواقص  
والشمس تنظر من خلال فروعها

ويكفي أن نقول : إن الوصف في هذا العصر لم يختلف عن الوصف في العصور التي سبقة إلا في بعض القضايا الجزئية التي لا تقدم ولا تؤخر .

أما وصف المرأة فقد ظل كما عهدهناه ، تشبه الطبي الا أنها ذات شفف وأقراط ولها قوام يحاكي غصن النقا الا أنه ذو نطاق ، ولها خد يماثل الورد حمرة الا أنه يسي العيون ، ويضعف الناظرين . وفي هذا يقول :

وصورة العاشق ظلت كما هي عند القدماء ، قلق لا ينام ، عيونه مسحولة ،  
ولونه أصفر ، وجسمه ناحٍ ، وفكته مشغول ، ودموعه واكفة .

يا حادي الأطعاف في آثاركم  
فاجأه يوم الفراق بفتنة  
قد أنسَت عينيَ مذ توحشَتْ  
مهجة مسلوب العزاء والخلد  
لم يتأهب للنوى ولا استعد  
دياركم الى الدموع والشهد<sup>(٣)</sup>

(١) دیوان الخلی ص ۹۹ .

(۲) دیوان یهاء الدین زہیر ص ۱۶۰ .

<sup>٣)</sup> دیوان ابن التحاوی ذی ص ۱۳۶.

ونعتقد أن الشعراء في هذا العصر أولعوا بوصف مجالس الشراب والغناء ، فأكثروا من وصف السقاة ، والمعنى والمغنيات ، وبالغوا في رسم السوالف ، والشعور ، حتى ليصعب - أحياناً - تمييز هوية الموصوف ، فهو من عالم الذكور أم من عالم الأناث .

وصحّيغ أن أبا نواس ، وصريح الغوني - مسلم بن الوليد - والعصبة المجان وصفوا مثل هذه الأوصاف ، وسبقوا إليها ، لكن شعراء هذا العصر بالغوا وتفنّدوا وبذلوا أسلفهم في تلوين الموصوفات وتتويعها .

طاف وفي راحته كأسٌ راح مُوقِرُ الرِّدْفِ سفيهُ الْوَشَاح  
يُجْيلُ فِي عَشَاقِهِ أَعْيْنًا نَحْنُ بِهَا الْمَرْضِ وَهُنَّ الصَّحَّاح  
يُسْكِرُنَا مِنْ نَطْقِ الْحَاظَةِ وَالْأَسْنُّ الْأَعْيْنُ تُخْرِسُ فِصَاحَةَ  
كَاهْنَهُ وَالْكَأْسُ فِي كَفَّهُ بَدْرُ الدِّجَى يَحْمِلُ شَمْسَ الصَّبَاحَ  
تَمَّتْ مَعَانِي الْحُسْنِ فِي وَجْهِهِ حَتَّى غَدَا يُدْعَى أَمِيرَ الْمَلَاحِ<sup>(١)</sup>

وإذا انتقلنا إلى الحياة العامة وجدنا الشعراء قد وصفوا أموراً كثيرة من بيع وشراء وأسواق ، وتجارات ، وصناعات ، كما وصفوا بعض ما تحتويه المنازل من أثاث وأفراد ، وبعض ما يدخل هذه البيوت ، من إنسان أو حيوان . وكم وصفوا الضيوف التلقاء ، أو رسموا العلماء والمصلحين ، والفقهاء والفقاسين . وبيدوا أنهم لم يتركوا شاردة أو واردة إلا وصفوها بأبيات قد تقلُّ فتكون بيتين ، وقد تكون فتكون قصيدة كاملة . ولم ينسوا أن يصفوا المصائب التي تحل بالبلاد ، من زلازل ، أو مجازعات أو احتلال على يد الغرباء .

يا أرحم الراحمين أرحمْ عبادك من هذِي الزِّلَازِلِ فَهُوَ الْمُلْكُ وَالْعَطْبُ  
ما جَتْ بِهِمْ أَرْضُهُمْ حَتَّى كَانُوهُمْ . رُكَابُ بَحْرِهَا الْأَنْفَاسُ تضطربُ  
فَنَصَفُهُمْ هَلَكُوا فِيهَا ، وَنَصَفُهُمْ لِمَصْرُعِ السَّلْفِ الْمَاضِينَ يَرْتَقِبُ  
تَعْوِضُوا مِنْ مَشِيدَاتِ الْمَنَازِلِ بِالْأَكْـ...ـ وَاخْ فَهِيَ قَبُورٌ سَقْفُهَا خَشْبٌ  
كَأَنَّهَا سُفَنٌ قَدْ أَقْبَلَتْ ، وَهُمْ فِيهَا، فَلَا مُلْجَأٌ مِنْهَا ، وَلَا هَرْبٌ<sup>(٢)</sup>

(١) ديوان الحلي ص ٤٥٢ .

(٢) ديوان أسامة بن منقذ - نقل عن بدوي - ص ٩٠ .

لقد انتزعوا الوصافون من شعراء هذه الحقبة أوصافهم من أشعار القدماء ، وأفادوا منها ، ثم عمدوا إلى بيئتهم فجذبوا منها صوراً كثيرة .

وبلغتنا - في هذا الوصف - شیوع الفاظ الزهر ، والورد ، والزرس ، والروض ، والدر ، والياقوت ، وما إلى ذلك . وربما جمع ذلك أبيات سليمان الحموي<sup>(١)</sup> يصف بها حدائق مد فيها الربيع بساطاً من سندس ، تحف به صنوف الزهر كأنها الجواهر . فإذا تنفس الصبح ، وتكتف الروض شعاع الشمس ، بدا وكأنه قد مُوه بذائب الذهب .

وحديقة أحداق نرجسها غدت  
حُفت بورد شق عند كِمامه  
بسط الربيع بها مطارات سندس قد رُصعت بجواهر الأزهار<sup>(٢)</sup>  
وقد شبه عبد الجليل المواهي<sup>(٣)</sup> فواره الماء<sup>(٤)</sup> برأس عجوز انتفشت شعرها  
الأبيض ، واضطرب يمنة ويسرة ، فكأنها ثملة من سكر ، أو مرتعشة من مرض ،  
أو تلطم وجنتيها حزناً وتتفجعاً .

انظر إلى فواره قد حكت  
منتشرَ الشعر يُرى دائمًا مضطرباً يميل للجانبين  
كأنها ثملٌ من الحمر أو رعشاءً أو تلطم الوجنتين<sup>(٥)</sup>  
وافتنتوا في وصف الأزهار ، وعقدوا بينها المقارنات وتصوروا المحاورات .  
فصفي الدين الخل يعقد حواراً بين الزرس والورد والسوسن ، ويجعل كل منها  
يفتخر بحسنِه ولونه .

قد نشر الزبق<sup>\*</sup> أعلامَه  
ما رُفعت من دونهم رايتي  
وقال : ما تحدّر من سطوي؟  
لو لم أكن في الحسن سلطانه

(١) أديب دمشقي . توفي سنة ١١١٧ هـ / ١٧٠٥ م (المradi ، سلك الدرر ٢/١٦٧).

(٢) المرادي ، سلك الدرر ٢/١٧٩.

(٣) أديب وعالم دمشقي برع في النحو والصرف والمعنى والبيان والفقه والحديث  
توفي سنة ١١١٩ هـ / ١٧٠٨ م (المradi ٢/٢٢٥).

(٤) سلك الدرر ٢/٢٣٧.

(٥) سلك الدرر ٢/٢٣٥.

يقوله الأشيب في حضرتي ؟  
وقال للأزهار : ياعصبي  
يكون هذا الجيش بي مخدقا  
وعبد الغني النابسي يقول في القرنفل الأبيض إنه مثل سواعد من زبرجد  
لا بدان لها ، قد خضبت كفوفها .

كأنّ قرنفلا في الروض يسبى شدّا رياهُ منتشقَ الأنوف  
سواعدُ من زبرجدَ قائماتُ بلا بدان مخضبةُ الكفوف (١)  
ويقول في القرنفل المشرب حمرة : إن حمرته تحكي قطرات الدم تراق فوق  
الماء . أو إنه وجنات من تحب يغضي حياء إذ يراك ، فتبعدوا على حياء آثار الخفر  
والخلج .

وزهر قرنفل في الروض يمحكي  
تطور دم على صفحات ماء  
رأى وجنات من أهوى فأغضى  
فبان بوجهه أثر الحياة (٢)  
وربما تجافى بعض الشعراء عن جادة التشابيه المعروفة فراح يصف أموراغرية ،  
قد تكون غايته من وصفها الم Hazel أو الإضحاك . فوصف عرقلة الكلي لمحبوبه  
الأعور يلفت النظر ، ويسترعى الانتباه ، ولكن إذا علمنا أن الشاعر نفسه كان  
أعور زال شيء من الاستغراب .

يا لأنني هل رأيت أعجب من ذي عور هائم بذي حَوَل  
أقلّ في عينه ويكثر في عيني ، بقصد القياس والمثل (٣)  
وقال عرقلة في غلام طويل وكان هو قصيراً أعور :

لي حبيبٌ قَدَهْ قُدَّهْ من السُّمِّ الرقاقِ

(١) ديوان الحلبي ص ٥٥٤ .

(٢) سلك الدور ١٩٠/١

(٣) المصدر السابق : ١٩٠/١

(٤) المجريدة - شعراء الشام - ١٨٠/١

من رأه ورأته قال ذا غير اتفاقي  
أعور الدجال يمشي خلف عوج بن عناق<sup>(١)</sup>  
كذلك وصف صفي الدين الحلبي لفروع الدوح النامية المتعددة على المضاب  
باليد التي تصافح كفلا .

ونمت فروع الدوح حتى صافحت كفل الكثيب ذواب<sup>(٢)</sup> الأغصان  
وعهدنا باليد تصافح يدا ، لا كفلا . ولا شك أن وصف الحلبي فيه شيء من  
الخطأ<sup>(٣)</sup> ، ومجافاة للذوق الأدبي والعربي .

والخلاصة : لم يخل فن الوصف في هذا العصر من الابتكار والتجدد ، رغم  
أن أبناءه لم يقطعوا أسباب اتصالهم بالوصف التقليدي . وقد بدت في شعر  
أبناء هذه الفترة ملامح ابتداع ، لم تقتصر على هذا الفن وحده ، وإنما كانت  
مزوعة على الفنون الأخرى . وربما كانت في الوصف أتم نضجا ، وأوسع جلاء ،  
وأدعى إلى الإعجاب والتقدير . وفن الوصف – بحد ذاته – يقع دون الفنون الأخرى  
مرتبة ، ويبقى قوامه معتمدا على الابتكار والاختراع ، وسبيله إلى القلوب والعقول  
أداء مبدع ، وعرض مفتاح ، ولم يقصر الشعراء في هذا المجال .

• • •

(١) المصدر السابق ٢١٧/١

(٢) ديوان الحلبي من ٩٦

(٣) جاء في تاج المرؤوس : الكفل (حركة) العجز ، أو ردفه ، أو القطن . يكون للانسان والدابة .  
وجميعه أكفال .



البَابُ الْثَالِثُ

الفنون الْسِّعْرَيَةُ السَّمْحَرَةُ



## مَكَاهِنَة

التطور سنة الحياة ، وقانون الكون ، يجري على الإنسان كما يجري على الحيوان وعلى كثير من أنواع الجماد . ولئن كان التطور يبدو في ظواهر الأجسام والأجساد ويُرى بالعين المجردة في الطفل الذي يغدو في فشابة فكهلا فعجوزا ، إنه يكون كذلك في الفكر والمعتقدات والأحلام ، وألوان التصورات . مما يفكرون به طالب المدرسة غير ما يحمل به الأستاذ ، والرجل الكبير .

وقد يكون المثل الأعلى للجمال في زمن من الأزمنة مختلفاً بعض الاختلاف أو كلّه في زمن آخر ، وقد تكون الأخلاق ، والمشلُّ في جيل غيرها في جيل لاحق ، أو سابق ، ومع هذا لا نستطيع أن نقول عن فئة : إنها مخطئة أو مصيبة ، وإنها مستقيمة أو معوجة ، وإنها على حق أو على باطل ، لأنها اعتقدت هذا المعتقد ولم تعتقد ذاك ؛ ذلك لأن لكل جيل وعصر وبيئة فهماً ، ومثلاً تتلاعماً والزمن الذي وجدت فيه .

تلك سنة الحياة ، وناموس الكون وقانون الوجود .

وإذا كان الإيمان يقيناً بمنطق التطور البحدلي الدالٍ على كثيكي فخليق بنا ألا نحكم بحكم عصرنا وببيتنا على عصر مضى وانقضى ؛ ونقيس عليه بما نقيسه على زمننا ومكاننا وببيتنا .

المرأة الجميلة عند الباهايين من كانت غرّاء فرعاء ، بيماء البشرة ، لولوية الأسنان ، طويلة العنق ، ممتلة لحما ، مطبقة شحاما ، خصرها يكاد يكون غير قادر على حمل جسمها ، ردها كالكتشب ، يضيق فتحت المسك من أرداها ، اذا تلاعِب قرنا ساعة فترَتْ ، كسلة ، نؤوم الضحى ، تمشي كأنها الوجي الوحل ، أو كالي اتعلت الشوك حداء .

أما المرأة الجميلة في عصرنا فهي التي ارتاح لها النظر ، واطمأنَت إليها النفس ، وزرودت من خفة الروح ، ورشاقة الظل ، ولدونة الحركة ، وحملت من الثقافات الالوان، فاستطاعت أن تكون الأم المثالية في بيتها ، والمواطنة الوعية البناءة في مجتمعها.

لا نستطيع أن نقول عن الباهايين القدماء : إنهم مخطئون لأنهم لم ينظروا كما نظر إلى المرأة ، ولم يتلفتوا إلى الروح والظل ، والثقافة ، وغير ذلك كما نلتفت ؛ لأن لهم عذرهم ، كما أن لنا عذراً حين نجوي في تيار عصرنا ، ونحكم بما يتفق ومفاهيمه .

كذلك فإن القصيدة الناجحة في عرف القدماء هي التي تلوّنت موضوعاتها وحملت شئ الفكَر والألوان ، وابتداَت على شكل معين ، ثم انشئت إلى شكل مرسوم ، وسارت في طريق معلوم ، وكانت بين هذه الفكرة وتلك موحدة النفس ، متفقة البحر والقافية والروي وغير ذلك . أما القصيدة الناجحة في عرف المعاصرين ، ولا سيما بعد الحرب العالمية الثانية فهي التي اعتمدت على وحدة الموضوع لا على وحدة البيت ، وهي التي لم تضخّ بمعانيها في سبيل الاهتمام بقوالبها ، أو التي اهتمت بالمضمون ولم تهتم بالأسلوب ، فتحن نرى أن المعنى والمعنى كلُّ لا يتجزأ ، وأن القصيدة الناجحة قد تكون منتظمة وفق القوالب القديمة ، وقد تكون على صورة المoshفات ، وقد تكون على شكل أبيات متعددة القوافي وحرروف الروي ، وتقبل قصيدة مختلفة التفعيلات ، ومتفاوتة في طول سطورها .

إن القدماء توافقوا على ذلك النمط من القصيدة ، وكان عصرهم وبيتهم وعقولهم تنسجم وما توافقوا عليه . كذلك أمر عصرنا ، فقد توافق على أنّ اعطٌ تتفق ومنطق التطور الجدلِي الذي يكتسيكي .

ولزيد من هذا كله أن أصل إلى نتيجة واحدة ، هي : أننا قادمون على دراسة الألوان التجديد في عصر المماليك والعثمانيين . وسنجد ألوانا نسر بها ونطرب ، وألوانا أخرى – قد تكون كثيرة – لا نسر بها ولا نطرب ، بل قد تجافي ذوقنا العصري . فإذا حكمنا على هذه الألوان بأحكام عصرنا ، لم نكن القضاة العادلين والنقاد المنصفين . وإذا ما أردنا العدل وجب علينا أن نعرض ألوان التجديد ونربطها بالبيئة السياسية والاجتماعية والاقتصادية والفكرية لأبناء تلك العصور ، ثم نقول – إذا أردنا الحكم – إنها بالنسبة إلينا وإلى عصرنا وتفكيرنا – تمثل كذا وكذا ، وإن قيمتها كيت وكيت . ولا شيء أكثر من هذا .

إن الشعر في العصرين المملوكي والعثماني لم يكن تقليدا صرفا ، سار فيهما الشعراء على سن الأقدمين ، واتبعوا خطاطهم شبرا شبرا ، وذراعا بذراع فحسب ، بل قلدواهم في الأغراض التقليدية كالمدح ، والهجاء ، والرثاء ، والفخر ، والغزل ، والحماسة ، والوصف ، والحكمة وما إلى ذلك ، ثم انحرفوا عنهم إلى فنون أخرى ، اقتضتها ظروفهم التي عاشوها ، وبيتهاـم التي تلبسوها ، وثقافتهم التي تعلموها ، وأحوال حكامهم ومعاصريهم الذين عاصروهم .

هذه المستحدثات التي انحرفوا فيها عن الأس比قين لم تكن جديدة كل الجدة – في معظمها – ولم تكن قدمة كل القدم – على وجه العموم . ذلك أن القدماء عرفوا شيئا منها ، وتعرضوا إلى النظم في بعض أنواعها ، لكنهم لم يعيروها اهتماماً كبيراً كما أغارها أبناء هذه العصور ، وعكفوا عليها توسيعاً وتعييناً . ومن هذه الزاوية ، أو من هذا الفرق نستطيع – على وجه التسامع – أن نقول : إن هذه الفنون جديدة .

ولنـ كـنـاـ قـسـمـنـاـ هـذـهـ مـسـتـحـدـثـاتـ الشـعـرـيـةـ إـلـىـ قـسـمـيـنـ فـجـعـلـنـاـ القـسـمـ الـأـوـلـ يـنـصـبـ عـلـىـ دـرـاسـةـ الـأـشـكـالـ الـخـارـجـيـةـ .ـ وـالـظـواـهـرـ السـطـحـيـةـ ،ـ وـالـزـيـنـاتـ الـلـفـظـيـةـ ،ـ وأـلـوـانـ الـتـلاـعـبـ فـيـ الـأـلـفـاظـ ،ـ وـالـتـفـنـنـ فـيـ الـشـكـلـيـاتـ كـمـاـ فـيـ الـشـعـرـ الـهـنـدـسـيـ ،ـ وـالـطـرـدـ وـالـعـكـسـ ،ـ وـالـمـحـبـوكـ ،ـ وـالـمـشـجـرـ ،ـ وـمـلـوـنـ الـقـوـافـيـ ،ـ وـالتـارـيـخـ الـشـعـرـيـ ،ـ وـأشـعـارـ التـبـادـلـ ،ـ وـالـمـتـوـالـيـاتـ ،ـ وـماـ إـلـىـ ذـلـكـ مـنـ أـلـاـعـبـ ؛ـ وـجـعـلـنـاـ القـسـمـ الثـانـيـ يـنـصـبـ عـلـىـ دـرـاسـةـ الـأـلـوـانـ الشـعـرـيـةـ الـجـدـيـدـةـ كـالـأـدـبـ الـدـيـنـيـ فـيـ نـوـعـيـهـ:ـ الصـوـفـيـ ،ـ وـ مدـحـ الرـسـوـلـ ،ـ وـ فـيـ نـظـمـ الـعـلـمـ

وشعر الفكاهة ، والإخوانيات ، وغير ذلك ؛ إنَّ ذلك تسهيل للبحث ليس إلَّا ، فالشكل لا ينفصل عن المضمون ، وكذلك المضمون لا يستقل بنفسه عن الشكل ؛ فكم من قصيدة حملت في باطنها مدح الرسول — مثلاً — وكانت في ظاهرها لوناً من ألوان الشعر التعليمي لفنون البديع ، أو غيره من الأمور الشكلية الظاهرية . ومثل هذه القصيدة يمكن أن تدرج في نطاق التجديد الشكلي ، كما يمكن أن تُعدَّ من الأدب الديني الذي شاع وانتشر في هذه العصور ، لذلك فإن الفصل بين الأمرين المتلازمين لا يصحَّ في التاريخ الأدبي والدراسة المتعمقة ، إلا إذا كانت الغاية المتوجهة تسهيل البحث ، وتخفيف العبء وتيسير الفهم وتقريب المعنى ، وهذا ما يسُوغ لنا الفصل بين المتلاحمين .

وفريد أن نلح على فكرة أوردناها منذ قليل ، وهي : أن هذه الفنون التي نحن مقبلون على استعراضها ، والتي نعدها من الفنون الجديدة في عصرِ المالكية والعثمانيين ليست جديدة كل الجدة ، ولا حداثة كل الحداثة ، ولا هي بالمجهلة الجهل النام من قبل السابقين ، بل هي معروفة ، ومتداولة ، وفيها نظمت قصائد ، وأشعار ، ودواوين . ولكن الفرق هو في تعميقها ، وتوسيع مساحتها ، والاكتثار منها إكثاراً كاد يكون سمة العصر وعنوانه .

ونحب أن نشير إلى أن ما نعنيه بالتجديد هو الذي تمَّ بالشعر ، وبالشعر وحده ، دون النثر ، لأنَّ هذا الكتاب مخصص للشعر دون النثر ، وإذا كان في النثر جديد فمكنته في حيز النثر ، وله ستعرض في كتاب آخر خاص بالنثر وحده — إن شاء الله — .

• • •

القِسْمُ الْأَوَّلُ

الأشْكَال الشِّعْرِيَّة الْمُتَحَدَّثَة



## الفصل الأول

### التاريخ الشعري

اختلف مؤرخو الأدب العربي في توقيت العصر الذي ابتدأ في التاريخ بالشعر اختلافاً كبيراً . فالأمير حيدر الشهابي<sup>(١)</sup> ادعى أن عبد الرحمن البهلواني النحلاوي<sup>(٢)</sup> - وهو أحد أبناء القرن الثاني عشر الهجري (الثامن عشر الميلادي) - أول من اخترعه حيث قال : « وهو الذي اخترع فن التاريخ على حساب الجمل ، لأننا لم نجد تاریخاً على هذا الحساب قبل عهده »<sup>(٣)</sup> .

أما الأب لويس شيخو فقد كتب مقالاً ضافياً في هذا الصدد<sup>(٤)</sup> ، وذكر أن حساب الجمل في الأدب العربي ، ظل العرب يعرفونه حتى أوائل العهود الإسلامية ، فاستبدلوا به الأرقام الهندية . ثم لفهم ركبوا حروف الجمل تركيباً له معناه اللغوي . إلى جانب دلالته التأريخية الحسابية ، وسموه «التاريخ الحرفي»

(١) هو الأمير حيدر بن أحمد حيدر الشهابي (١١٧٤ - ١٢٥١ / ١٧٦١ - ١٨٢٥ م) انتخب للولاية مرات . له تاريخ اسمه « الفرج الحسان في أخبار أبناء الزمان » في ثلاثة أقسام . الأولى « كتاب الفرج الحسان في تواريχ حوادث الزمان » والثانية « كتاب نزهة الزمان في تاريخ جبل لبنان » والثالثة « الروض النصير في ولاية الأمير بشير وأعماله حتى موته » . وقد نشره الأستاذان رسم والبستانى ببيروت في سنة ١٩٣٢ م (عنوفي ، ص ٢٢٠ - ٢٢١) .

(٢) شاعر دمشقي يرجع في الأدب والتاريخ . توفي سنة ١١٦٣ / ١٧٤٩ م (المرازي ٢١٧/٢) .

(٣) تاريخ الأمير حيدر ٧٦٥/٢ .

(٤) مجلة المشرق . السنة السادسة = ١٩٠٣ م العدد ٢١ تشرين الثاني من ٩٨٦ .

وعرّفوه بأنه « مادل على ابتداء زمن بطريق جُمِّل حروف معدودة ، أو ما في معناها »<sup>(١)</sup> أما الأبياري<sup>(٢)</sup> فقد زعم أنه رأى في التوارييخ ما يقتضي أنه كان مستعملاً في الجاهلية الأولى عند شعرائها<sup>(٣)</sup> . ولكن لم يبرهن على ما ذهب إليه بدليل . واتفق مصطفى صادق الرافعي<sup>(٤)</sup> مع الألب لويس شيخو بأن أقدم ما وصل إلينا من هذا القبيل قول ابن الشَّبَّاب<sup>(٥)</sup> في الإمام المستنجد بالله<sup>(٦)</sup> وهو الخليفة الثاني والثلاثون من خلفاء العباسين .

**أصبحت «الب» بني العباس كلهم إن عدلت بحروف الجُمِّل الخلفاء**

أراد ابن الشَّبَّاب أن يقول : إن المستنجد هو الثاني والثلاثون من الخلفاء العباسين ، وإن هذا العدد متضمن في جمل «الب» . ثم انتشر هذا الفن وشاء بين الشعراء ولا سيما في القرون المتأخرة ، وتقرر شروطه ، وتعينت أنواعه ، حتى إنه لم يجر في الأزمنة المتأخرة أمر ذو بال دون أن ينظم له بعض الشعراء تارينا

وأول من نظم التاريخ في سلك أنواع البديع الشيخ عبد الغني النابليسي ، فظن بعض الناس أنه مخترعه . وليس الأمر كذلك . فقد أقر النابليسي في بيته «نفحات الأزهار»<sup>(٧)</sup> أن هذا التاريخ نوع اخترعه المتأخرون ، وله في العجب العجاب . وما قاله النابليسي : « وقد أدرجته في فنون البديع لعله مراتبه ، وسمّو مناقبه ، ولطافة مسلكه ، وطلوع شمس البلاغة في أوج فلكه» .

(١) هانوفي ص ٦٦ ؛ ومجلة الشرق ص ٩٨٧ .

(٢) عبد الحادي نجا الأبياري . صاحب كتاب « سعد المطالع فيما تضمنه الإلغاز في اسم حضرة والي مصر من العلوم اللوازع » طبع في جزئين ببوراق سنة ١٢٨٣ .

(٣) سعد المطالع ٢٦٤/٢ .

(٤) تاريخ آداب العرب ٣٩٦/٣ .

(٥) أبو عبد الله ، سعد الدين الحسين الشهير بابن الشَّبَّاب - من رجال القرن السادس - وهو أحد الذين ترجم لهم العقاد الأصفهاني في خريذته - قسم شعراء العراق - توفي سنة ٥٨٠ / ١٨٨٤ م ( دائرة معارف البستانى ٣٥١/٣ ) .

(٦) هو الخليفة الثاني والثلاثون في سلسلة الحكام العباسين . ولد الخليفة سنة ٥٥٤ / ١١٥٩ م .

(٧) من ٤٩٥ .

أما طريقة حساب الجُمَل فتعتمد على ترتيب حروف الهجاء الأصلي لا الذي نستعمله اليوم. فما نستعمله اليوم ترتيب ألفياني . أما الترتيب القديم وهو الترتيب الأبجدي فهو موافق لترتيب حروف اللغات السامية القديمة<sup>(١)</sup> كالفينيقية والعبرانية والسريانية وكلغات الهندو – سيرمانية كاليونانية واللاتينية<sup>(٢)</sup> .

لا تفيد حروف الهجاء في تلك اللغات تركيب الألفاظ فقط ، بل تُتَخَذ أيضا للأرقام الحسابية .

منها أفراد ، وهي : «أبْنَجَدْ هَوَزْ حُطَّيْ» .

ومنها عقود ، وهي : «كَلَمَنْ سَعْفَصْ» .

ومنها مئات ، – من المئة الواحدة إلى المئة الرابعة وهي : «قَرَشَتْ»

ويقول شيخو : «إن العرب طالما استعملوها بصفة أعداد. ولما كانت حروف لغتهم تزيد على لغات أولئك ستة حروف فقد أردفوا بها بالأبجد ، فركبوا منها كامتبين دعوهما «الروادف» وهمـا «تَحْذَّدْ وَضَطْغَ» وأكلموا بها عدد المئات إلى الألف . وهذا الحساب يدعى عندهم «الجُمَل» أي حساب حروف الهجاء<sup>(٣)</sup> .

ولبيان قيمة الأحرف السريانية والفينيقية والعبرية من حيث القيمة العددية نضع الجدول التالي منبهين إلى أن حرف الألف مثلاً يعني الواحد كما يعني حرف الألف ، وأن الكاف – مثلاً – حرف كما هي تدل على عدد العشرين كذلك ، وهكذا . وهذا جدول بالقيمة العددية لكل حرف في تلك اللغات.

|        |       |       |
|--------|-------|-------|
| ٨ - ح  | ٥ - ه | ١ - أ |
| ٩ - ط  | ٦ - و | ٢ - ب |
| ١٠ - ي | ٧ - ز | ٣ - ج |
|        |       | ٤ - د |

(١) الترتيب الأبجدي حل الشكل التالي : أبجد ، هوز ، حطي ، كلمن ، سعفص ، قرشت ، ثغنة ، خظنة .

(٢) المشرق ٩٨٦/٦

(٣) المشرق ٩٨٧/٦

|     |    |   |     |    |   |     |     |
|-----|----|---|-----|----|---|-----|-----|
| ك - | ٢٠ | - | س - | ٦٠ | - | ق - | ١٠٠ |
| ل - | ٣٠ | - | ع - | ٧٠ | - | ر - | ٢٠٠ |
| م - | ٤٠ | - | ف - | ٨٠ | - | ش - | ٣٠٠ |
| ن - | ٥٠ | - | ص - | ٩٠ | - | ت - | ٤٠٠ |

ولما كانت اللغة العربية تزيد على تلك اللغات ستة حروف فقد اصطلاح على تلك الحروف الزائدة الأعداد التالية :

|     |     |   |     |     |   |     |     |
|-----|-----|---|-----|-----|---|-----|-----|
| ث - | ٥٠٠ | - | ض - | ٨٠٠ | - | ظ - | ٩٠٠ |
| خ - | ٦٠٠ | - |     |     |   |     |     |
| ذ - | ٧٠٠ | - |     |     |   |     |     |

ولقد اشترط أصحاب هذا الفن عدة شروط لضبطه وحسن وضعه :

منها أن يتقدم على ألفاظه الكلمة «أرَخ» أو «أرْخوا» أو ما دل على التاريخ .  
وإذا تصرف الشاعر في تقديم أو تأخير أو زيادة بعد لفظة «التاريخ» أشار إليه ثلاثة يستغلق على القارئ . سُكّون بعضهم في تاريخ بستان :

يَهْنِيكَ تارِيخُ أَتَى ضَبْطُهُ      «بستان» بَسْطَيْ باهْرَ زَاخِرُ»<sup>(١)</sup>

فلم يحسب في التاريخ قوله : «أتى ضبطه». وقال شاعر آخر :

«فَتَحَنَّا الْعَرَاقُ» . وَذَا الْفَظْ مَنْ      رشاقته جاء تاريخَه<sup>(٢)</sup>

فقد قدم كلمات التاريخ على ألفاظ البيت ، ودل على الألفاظ التي قصد بها التاريخ .

ومن شروط هذا الفن ألا يكون في بيتين ، بل في بيت واحد ، ويستحسن أن

(١) العبارة تعادل تاريخ ١٦٠٠.

(٢) العبارة تعادل تاريخ ٧٤١.

بعض في عجز البيت أو في قسم من العجز .

ومنها أن الحروف تحسب على صورتها دون مراعاة لفظها . فتحسب مثلاً ألف الكلمة «فـي» ياء ، وناء التأنيث المنقطة تاء ، وغير المنقطة هاء ، ولا يحسب المشدّد إلا حرقا ، والهمزة التي لا كرسى لها لا تحسب شيئا ، ويحسّبون ألف الإطلاق ألفا ، وهلم جرا .

يعتقد الباحثون أن للتاريخ الشعري خواص ، وصفات أهلتنه لأن يجعل في أنواع البديع . وهذا فإن الذوق السليم يوجه إذا كان حشراً بلا معنى ، أو كان معقدا ، أو لم يرتبط بما قبله ؛ وأحسن ما كان فيه فائدة تاريخية كقول ابن المبلط<sup>(١)</sup> في جلوس السلطان الغازي سليم الثاني سنة ٩٧٥ هـ / ١٥٦٦ م :

يولى ملوك العصر وابن مليكـه بـعزـ وتأيـدـ ونصرـ وسلطـانـ  
وـدولـةـ مـلـكـ قـلـتـ فـيهـاـ مـؤـرـخـاـ «ـسـلـيمـ تـولـىـ الـمـلـكـ بـعـدـ سـلـيمـانـ»<sup>(٢)</sup>  
وـاستـحـسـنـ الـبـاحـثـونـ «ـأـنـ يـدـلـ عـلـىـ نـكـتـةـ أـدـبـيـةـ،ـ أـوـ فـكـاهـةـ،ـ أـوـ حـكـمـةـ،ـ وـأـنـ  
تـكـوـنـ مـنـسـجـمـ الـأـلـفـاظـ،ـ مـؤـتـلـفـ الـمـعـنـىـ،ـ خـالـيـاـ مـنـ كـلـ هـجـنةـ» .

ونريد أن نشير إلى أن الشعراء المسلمين الذين نظموا في التاريخ الشعري اعتمدوا التاريخ الهجري أساسا لنظمهم ، كما اعتمد الشعراء النصارى التاريخ الميلادي لهذا الغرض .

ويبدو أن أبناء القرن الثاني عشر – الثامن عشر الميلادي – استساغوا هذا اللون من النظم ، فأكثروا منه إكثاراً عجيباً ، حتى جعلوه في كل مناسبة صفت أو كبرت . ثم تفتقروا في إخراجهم فتقينا يلفت الأنظار ، ويسترعى الاهتمام . وهذا نحن أولاء نورد ثلاثة نماذج تدل على ذلك التقى :

## ١ - نظم أحد الشعراء أبياتاً يؤرخ فيها عرساً جرى بمحلب فجعل مجموع

(١) لم تزد الكتب التي ترجمت له على اسسه الكامل وأنه كان يسمى إبراهيم بن المبلط ، شاعر القاهرة .  
كان موجوداً سنة ٩٩١ هـ / ١٥٨٣ م (الكتاـبـ السـائـرةـ ٩٢/٣) .

(٢) توافق الجملة «ـسـلـيمـ تـولـىـ الـمـلـكـ بـعـدـ سـلـيمـانـ» مـسـتـوىـ ٩٧٤ـ .

الحروف المهملة في البيت الأخير توافق تاريخ العرس وهو سنة (١١٣٠ هـ) كما جعل الحروف المعجمة في البيت الأخير ذاته توافق التاريخ نفسه ، وأضاف إلى هذه اللعبة والجهد ذكر التاريخ صراحةً وهذه هي الأبيات :

أيها الكامل يا من أخْبَرَتْ  
عن عُلَاه فَتَّةً بعْدَ فَتَّةَ  
لَكَ فِي مُفْرَدِ بَيْتِ مُنْبَثِتَةَ  
بَصْرِيْح وَحْرَوْفُ أَعْجَمَتِ  
عَمَّ حَوْلَ وَسَرْوَرُ الْعَرْسِ وَهَذِهِ  
وَ ثَلَاثُونَ وَالْفَ وَمَثَةَ

٢ - نظم شاعر آخر التاريخ بشكل أعجب فجعل في كل شطارة من هذه الأبيات تاريخاً لبناء منارة جامع البهرمية بحلب بعد أن سقطت . والتاريخ هو سنة ١١١١ هـ .

قامت فصادمها السحاب بـَرَّةَ

وسمت بـَقَدَّ قَدَّ كَلَّ مشاد  
حاكت علاءَ قدر طه المصطفى أَسَ السخاء ومنهل القصاد  
ها كُلُّ وزنَ تَمَّ فيه مؤرخاً جل استواها باستوا الأعداد  
بشراءَ أجرى بالسرور بناءها والخير أمنح بالهباء ينادي  
وهلاها باللطف حلٍّ مؤرخاً في عكس رقم كاحلاله بادي

٣ - رأينا في كتاب « سلافة العصر » لابن معصوم قصيدة في التاريخ أكثر عجباً من المثالين اللذين أوردناهما . وهذه القصيدة منسوبة لشاعر اسمه « شهاب الدين أحمد بن الفضل بن محمد باكتشیر المكي » وقال المؤلف في التعليق على القصيدة ما يلي :

« .. ومن مشهور قصائد البديعة ، التي أظهر في ألفاظها ومعانيها بيانه وبديعه ، ميمنته التي استخرج دررها من بحر البسيط ، وقسّط تفاعيلها على أحسن تقسيط . وأودعها ثمانية أبيات من المزج ، يؤرخ كل بيت منها عام نظمها الذي صرف فيه البلاغة وما مزج ، مادحًا بها السيد علي بن برگات بن أبي نُسَيْيَ ، مدحوجه الذي اشتهر به اشتئار غَيْلَان بِسَيَّ . ومنْيَ بعد نظمها

لشدة الفكر بعلة ، بقى مرتهنا بها أربعة أهلة . وها أنا <sup>(١)</sup> أنصها عليك بجملتها نص " العروس في حجلتها " . وبيان استخراج التوارييخ منها : أن أجزاء بحرها ثمانية تفاعيل ، فإذا أخذ أول الجزء الأول من رأس القصيدة إلى آخرها وألف ، تركب منه البيت الأول من التوارييخ <sup>(٢)</sup> . وإذا أخذ أول الجزء الثاني كذلك تركب منه البيت الثاني ، وهكذا البيت الثالث والرابع إلى الثامن . وينخرج من أول كلامة من صدور أبيات التوارييخ وأول كلامة من أعجازها بيت تاسع وهو تاريخ أيضا . فخذ صدره من الصدور ، وعجزه من الأعجاز .

وهذه القصيدة ، ويتلوها التواريخت :

روحى لمن كان للأمال ملترمى  
حياته مل طولا من نفورهم  
يا جبنا يوم رؤيا ملتفى أدامي  
بمر ما أفسوه طول صرهم  
أساته لم أبغ يوما بشأنهم  
ملقائى كان يخلو منه سفك دمي  
سؤاله رحمة بالوصيل عن أمم  
وكف عن فرط صد زاد في تهامي  
حمدت غيبي بمن أهدى الضنا وحمى  
فبعده أبدا لم أشك من ألم  
له المخايل في عزم وفي همم  
منع الحار من يلحظه لم يُضم  
كثيرة الأمن أعفاها من النقم

علَيَّ إِنْ بَتْ أَجْنِي نُورَ قُرْبِهِمْ  
لَا يَحْسِبُ الْجَاهِلُ الصَّبَّ الَّذِي دَرَسَتْ  
يَسْتَعْدِبُ الدَّاءُ إِنْ وَفَّ—وَابْرُؤِيهِمْ  
أَحْلِي لَدِيَّ مِنْ الْحَلْوَى وَلُؤْعَهُمْ  
إِوْ أَنْ مِنْ هَجْرَهُمْ أَمْسَى لِقَائَ أَيْسَتْ  
حَتَّى وَلَوْ سَارَ سَهْمُّ مِنْ نَبَالْ نَوَى  
مَنَّوا عَلَى مُغْرَمَ حَانَ التَّلَافَ لَهُ  
دَعْ عَنْكَ يَا أَيْهَا السَّاعِي اتَّبَاعُهُوْي  
فَلَوْ يَلْوَحُ لَذِي نَهْيٍ جَمَالْهُمْ  
يَطِيبُ مُونَّيَ إِنْ أَسْعَدَ بَطِيفَهُمْ  
وَخَلْصِي وَاعْتِمَادِي مَدْحُ منْ صَدَقَتْ  
صَعْبُ العَزَامُ لَا يَرْتَاعُ مِنْ فَرْزَعْ  
فَتَلَكَ مَشْفَقَةً بِالْعَزْمِ صِيرَهَا

(۱) هکذا وردت.

(٢) يعني إذا جمعت الحرف الأول من التفعيلة الأولى في البيت الأول ، والحرف الأول من التفعيلة الأولى في البيت الثاني ، والحرف الأول من التفعيلة الأولى في البيت الثالث ، إلى آخر الأبيات رأيت بين يديك بيتاً جديداً . وكذلك إذا جمعت الحرف الأول من كل تفعيلة جمباً عدوانياً ... رأيت أبياتاً من الشعر تكون . ولو حسبتها لو وجدت كلام منها يشير إلى التاريخ نفسه .

روى علامٍ على المجد في الأمم  
 يُرِى عزيزٌ تسامي نحو مجدهم  
 من فخرهم بعضٌ ما سادوا بهدفهم  
 زادوا بفخرٍ علىٌ في علوهم  
 إلى مراقبيه يهوي بل وعنهم حُمي  
 ترى العدا طرحا هبّرا على وَضَمَّ  
 بدت لنا منه في وقع القنا بهم  
 أحيَيْتَ ذا أمل ميت وذا أطْمَمْ  
 لعزٍ عليك منسوباً بكل فم  
 لتهنئكم قد حونتم صفوّ كترهم  
 طرزاً عطف لذاك ارخْ به حِكْمَيِّ  
 فسد أبیاً وبالفوز اللطيف دُمْ

وهذه أبيات التاريخ التي تخرج من القصيدة :

علىٌ مسعد الصنف  
 بمحديه سما حَتَّى  
 نصوحاً محسناً يُجْدِي  
 ببراه الله للعرف  
 بدبيع الفعل في وصفيَّه من هُونٍ ومن عُنْفٍ  
 كرِيمٌ زان باللطف  
 كحمي الكر في الهيجا  
 اليه يلبد الداعي  
 ترى من كان والاه  
 بنادي وهو بالزحف

هذه ثمانية أبيات جمعت من أول حروف من تفعيلات القصيدة السابقة .  
 وهي من بحر المزج . وكل منها يؤلف من مجموع حروفه التاريخ الذي نظمت فيه  
 هذه القصيدة .

والآن ، خذ الكلمة الأولى من البيت الأول وهي « علىٌ » ثم خذ الحرف

الأول من البيت الثاني والثالث إلى الأخير . وافعل مثل هذا في الشطر الثاني تجد  
بيتاً جديداً قد خرج ، ويدل على التاريخ نفسه . والبيت الجديد هو :

### علي بن بر كات على جبه كهفي

وبعد ، فليس هناك من يقول : إن قصيدة باكثير فيها روح أو معنى  
أو مدح ، وإن عمله يدخل في نطاق الخلق الفني ؛ بل ليس هناك من يشك  
أن هذا العمل لعب ولهو ، وتزجية وقت ، ولو من ألوان إظهار البراعة الفنية  
الرائعة . بل ما أشبهها بروائع لوحات الفنان العالمي ، ذي الصيت الزائف ،  
« بيكاسو » اليهودي الذي تبعده الصهيونية العالمية ، وتضع أعماله الفنية فوق  
مستوى الفن والإبداع ، مع أنها ليست بذات معنى ولا يفهمها معظم الناس .

• • •

## الفصل الثاني

### الألغاز والأحاجي

إذا كانت قراءة التاريخ الشعري سهلة، لا لتبّس فيها ولا لإبهام، ولا تقتضي سوى عملية حسابية بسيرة ، فإن ثمة فنا شعريا قد يها آخر ، واكبه في هذه الحقبة قوامه الغموض والإشكال ، ويعني به التلغيز والأحاجي . وقد حظي كل منها بعناية الأدباء واهتمامهم ، فذاعا أي ذيوع ، وانتشر كل الانتشار ، حتى عدّا من الفنون الأصيلة التي ينبغي للشاعر أن ينظم فيها ما .

ويحيل إلينا أن ما دفع الشعراء إلى طرق هذه المسالك ثقافتهم الفقيرة، الضحلة ، وقصور أخيلتهم عن ابتداع الاستعارات والتشابيه ، والصور الشعرية عامة ، فعوضوا عن ذلك بالجنوح إلى الصناعة الففظية يظهرون حيالها طول باعهم في اللغة وما يتصل بها . وقد أثارت حميتها ، وحفزت هممهم على هذا الكدّ الذهني تلك المجالس الأدبية التي كان الناس يقبلون عليها ، ويصفون فيها إلى مناظرة الأدباء ومناقشتهم . وقد يسمون في حلّ هذه الألغاز ، وبجهدون في الوصول إلى حل تلك الأحاجي ، فإذا ما نجحوا طربوا للنجاح ، وازدادوا إقبالا على المجالس التي كانت تطرح فيها ، وولعوا بالمزيد منها ، وهكذا راحت المراسلات بالألغاز ، وذاع النظم بالمعجميات ، وأقبل كثير من الشعراء على هذا اللون الشائع ، فإذا هو مظهر من مظاهر الرياضة الذهنية ، والثقافية في

العصر ، بل هو سِمةٌ من سمات هذه الحقبة<sup>(١)</sup> .

ولو حاولنا أن نستقصي الباكير الأولى لهذا الضرب من الفن وجدناه يرتد إلى عهد سحيق من العصر الجاهلي ، ورأينا أن « الملحنين » قد تكون الأساس أو المنطلق الذي صدر منه الشعراء .

و « الملحن » كلمة اشتقت من « اللَّحْنُ » وهو — كما تشرحه المعاجم — التعریض والإيماء . تقول « لَحَنَتْ لَهُ لَحْنًا » « إِذَا قَلَتْ لَهُ قَوْلًا يَفْهَمُهُ وَيَخْفَى عَلَى غَيْرِهِ . وَمُلَاحَنَةُ الرِّجَلَيْنِ : مُفَاطَنَةٌ أَحَدُهُمَا لِلآخر بِاسْتِخْرَاجِ فَحْوِيْ قَوْلِهِ ، وَمَا فِي نِيْتِهِ ، أَوْ ضَمِيرِهِ . وَيُشَبِّهُهُ مصطفى صادق الرافعي<sup>(٢)</sup> بالكتابة الخفية ، أو السرية المعروفة عند الأوربيين ؛ والفرق بين عمل الغربيين والعرب فيه أن العرب لم يعرفوه إلا في القول والإشارة ، فكانوا يتكلمون في ذلك بما يؤخذ على الرمز . وساعدهم على هذا أن في اللغة العربية ألفاظاً تحمل الدلالة على معنين أو أكثر ، كأن يقول « ما رأيْتُهُ » أي ما ضربتْ رِئَتَهُ . و « ما كَلَمْتُهُ » أي ما جرحته ، وهكذا . ولقد أَلْفَ ابن دريد في هذه الألفاظ كتاباً دعاه « الملحن »<sup>(٣)</sup> قال في مقدمته « هذا كتابُ الْفَنَاهِ لِيُفَزِّعَ إِلَيْهِ الْمُجَرَّبُ المُضطَرُ عَلَى الْيَمِينِ الْمَكَرَّهِ عَلَيْهَا ، فَيُعَارِضُ بِمَا رَسَمَاهُ ، وَيُضَمِّرُ خَلَافَ مَا يَظْهُرُ لِيُسْلِمُ مِنْ عَادِيَةِ الظَّالِمِ ، وَيَتَخلَّصُ مِنْ جَنَفِ الْغَاشِمِ »<sup>(٤)</sup> .

وللفقهاء كلف بهذه الألفاظ ، لأنها تفتح لهم أبواباً كثيرة مما يدعونه بـ « الحيل الشرعية » وهم فيها ألغاز ومتارجات . أما أهل اللغة فيسمونها « فُتُّيافِتِيَّةُ»<sup>(٥)</sup> العرب » أو « طبيب العرب » أو « مساجع العرب » وعليها بنى الحريري المقامة الثانية والثلاثين<sup>(٦)</sup> .

(١) انظر عانوني ص ٦٩ .

(٢) تاريخ آداب العرب ٤١٧/٣ .

(٣) صفحه وعلق عليه ثم نشره أبراهيم الطفيش الجزائري . وطبعه بالمطبعة السلفية بمصر سنة ١٣٤٧ هـ .

(٤) الملحن ص ٣ .

(٥) الراافي ٤١٧/٣ .

وَمَا وَرَدَ عَنِ الْعَرَبِ مِنْ لُحْنِ الْقَوْلِ مَا رَوَاهُ الْقَالِيُّ فِي أَمْالِيهِ عَنِ ابْنِ الْأَعْرَابِيِّ  
قَالَ : أَسْرَتْ طَيْءَ رَجْلًا شَابًا مِنَ الْعَرَبِ ، فَقَدِمَ أَبُوهُ وَعَمِهِ لِيَفْدِيَاهُ فَاَشْتَطَوا  
عَلَيْهِمَا فِي الْفَدَاءِ ، فَأَعْطَيْتُهُمَا بِهِ عَطِيَّةً لَمْ يَرْضُوهَا ، فَقَالَ أَبُوهُ : لَا وَالَّذِي جَعَلَ  
الْفَرِقَدِينَ يَمْسِيَانَ وَيَصْبِحَانَ عَلَى جَبَلِ طَيْءٍ لَا أَزِيدُكُمْ عَلَى مَا أَعْطَيْتُكُمْ . ثُمَّ  
انْصَرَفَ . فَقَالَ الْأَبُ لِلْعُمْ : لَقَدْ أَفْقَيْتَ إِلَيْيَّ كُلُّ يَمْنَةً ، لَئِنْ كَانَ فِيهِ  
خَيْرٌ لِيَنْجُونَ . فَمَا لَبِثَ أَنْ نَجَّا ، وَاضْطُرِدَ قَطْعَةً مِنْ إِبْلِهِمْ . فَكَانَ أَبُوهُ قَالَ لَهُ :  
الْزَمِ الْفَرِقَدِينَ عَلَى جَبَلِ طَيْءٍ فَإِنَّمَا طَالَعَنَّ عَلَيْهَا . وَهُمَا – أَيُّ هُوَ وَعَمِهِ – لَا  
يَغْبَيْانَ عَنِّي .

لَقَدْ كَانَ الْمَلَاحِنُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ وَبَعْدِ الْإِسْلَامِ قَلِيلَةٌ ، وَأَنْبَارُهَا مَعْدُودَةٌ ،  
لَا تَدْلِي عَلَى شَيْوِعِهَا وَانْتَشَارِهَا . وَلَكِنَّهَا لَمْ تَذَعِ وَتَنْتَشِرْ عَلَى أَلْسُنِ النَّاسِ إِلَّا فِي  
الْعَصُورِ الْعَبَاسِيَّةِ الْمُتَأْخِرَةِ . وَقَدْ عَرَفَتْ بِاسْمِ « الْمُعَمَّمَى » .

فَشَتَّتْ صُنْعَةُ « الْمُعَمَّمَى » فَتَلَاحِنُ النَّاسُ بِالإِشَارَةِ وَالتَّصْحِيفِ وَبِغَيْرِهِمَا .  
وَيَنْقُلُ الرَّافِعِيُّ<sup>(١)</sup> عَنْ رَجُلٍ يَدْعُ بِأَبِي الْقَاسِمِ الْقَطَّانِ أَنَّهُ دَخَلَ عَلَى الْوَزِيرِ  
الْزَّيْنِيِّ يَهْنِيَ بِالْوَزَارَةِ ، وَدَعَالَهُ ، وَأَظْهَرَ الْفَرَحَ وَرَقْصَ . فَلَمَّا خَرَجَ قَالَ الْوَزِيرُ  
لِبَعْضِ أَهْلِ سَرِّهِ : قَبَحَ اللَّهُ هَذَا الشَّيْخُ ، إِنَّهُ يَشِيرُ بِرَقْصِهِ إِلَى قَوْلِهِ : ارْقِصْ  
لِلْقَرْدِ فِي دُولَتِهِ .

تَلْكَ كَانَتْ – عَلَى مَا يَبْدُو لَنَا – مَنْطَلِقَ الشِّعْرَاءِ إِلَى الإِلْغَازِ وَالْتَّعْمِيَّةِ .

وَالإِلْغَازُ مَصْدَرُ الْفَعْلِ « الْغَزُّ » وَيُفَسَّرُهُ الْلَّغُوَيُّونَ بِقَوْلِهِمْ : الْغَزُ فَلَانَ كَلَامَهُ :  
لَمَّا وَرَى وَعَرَضَ لِيَخْفِي ، أَوْ عَمَّى كَلَامَهُ . وَأَصْلُ مَعْنَاهُ مِنَ الْغَزِّ ، وَهُوَ  
الْحَمْرَةُ الْمُلْتَوِيَّةُ يَخْفِرُهَا الْبَرْبُوْعُ وَالضَّبُّ وَالْفَأْرُ ، لِأَنَّ هَذِهِ الدَّوَابُ تَخْفِرُ جَحْرَهَا  
مُسْتَقِيمًا إِلَى أَسْفَلِ ، ثُمَّ تَخْفِرُ فِي جَانِبِ مِنْهُ طَرِيقًا ، وَفِي الْجَانِبِ الثَّانِي طَرِيقًا ،  
وَفِي الْجَانِبِ الْآخِرِ طَرِيقًا ، وَكَذَلِكَ فِي الْجَانِبِ الثَّالِثِ وَالْرَّابِعِ ، فَإِذَا طَلَبَ  
بعْضُهَا الْبَدْوِيُّ بِعَصَاهُ مِنْ جَانِبِ التَّفْقِ ، هَرَبَ مِنِ الْجَانِبِ الْآخِرِ . ثُمَّ اسْتَعْمَلَهُ

(١) المَصْدَرُ السَّابِقُ . ٤٢٠/٣

العرب للعبارة التي يدل ظاهرها على غير الموصوف بها ، ويدل باطنها عليه وهي من قبيل « الملحن » .

حدثنا السيوطي عن الألغاز فقال : هي أنواع . ألغاز قصدتها العرب ، وألغاز قصدتها أئمة اللغة ، وأبيات لم تقصد العرب الألغاز بها وإنما قالتها فصادف أن تكون ألغازا . وهي نوعان : فلنها تارة يقع الإلغاز بها من حيث معانيها ، وأكثر أبيات المعاني من هذا النوع . وقد ألف ابن قتيبة في هذا النوع مجلدا حسنا ، وكذلك ألف غيره . وإنما سموا هذا النوع « أبيات المعاني » لأنها تحتاج إلى أن يسأل عن معانيها ولا تفهم من أول وهلة . وتارة يقع الإلغاز بها من حيث اللفظ والتركيب والإعراب <sup>(١)</sup> . ثم أورد أمثلة من ذلك ، كالذى أنشده ابن سلام في « كتاب الأضداد » لأبي دؤاد الإيadi .

رُبَّ كُلْبٍ رَأَيْتَهُ فِي وَثَاقٍ      جَعَلَ الْكَلْبُ لِلْأَمْرِيْرِ جَمَالًا  
رُبَّ ثُورٍ رَأَيْتُ فِي جَحْرٍ نَمْلٍ      وَقَطَاةٌ تَحْمَلُ الْأَنْقَالَا  
وَ « الْكَلْبُ » الْحَلْقَةُ الَّتِي تَكُونُ فِي السِيفِ ، وَ « الثُورُ » ذَكْرُ النَّمْلِ ،  
وَ « الْقَطَاةُ » (.....) . وكذلك أورد السيوطي ما وقع به الإلغاز من حيث اللفظ والتركيب والإعراب قول شاعر :

أَقُول لِعَبْدِ اللهِ لَمَّا سِقاْوْنَا      وَنَحْنُ بِوَادِي عَبْدِ شَمْسٍ وَهَا شَمِّ  
وَمَعْنَاهُ : أَقُول لِعَبْدِ اللهِ لَمَا سِقاْوْنَا وَهَىً « أَيْ ضَعْفٌ » ، وَنَحْنُ بِهَذَا الْوَادِي :  
شَمِّ ، أَيْ شَمِّ الْبَرْقِ عَسْى يَعْقِبُهُ الْمَطَرُ ، وَقَرِينَةُ هَاشِمٍ لِعَبْدِ شَمْسٍ أَبْعَدَتْ فَهْمَ  
الْمَرَادِ وَكَتَبَتْ « وَهَا » بِالْأَلْفِ لِلْإِلْغَازِ .

وقد ابتدأ ولع المتأخرین بهذه الألغاز من القرن السابع الهجري – الثالث عشر الميلادي – وكانت المحاجاة قبل ذلك قليلة – وذهبوا فيها كل مذهب ، ولم يسلم منها شاعر ، ولم يخل منها ديوان ، وقد اشتهر بعض الشعراء بهذا الفن .

(١) انظر في ديوان ابن حنين – الباب السادس في الألغاز – من ص ١٤٩ إلى ص ١٧٨ طبع المجمع العلمي العربي بدمشق ١٣٦٥ هـ وتحقيق خليل مردم بك – رحمة الله –

وُعِرَفَ بِهِ ، وَكَانَ مِنْهُمْ أَبْنَى عُنَيْنٌ ، وَلَقَدْ أَفْرَدَ هَذَا لَهُ فِي دِيْوَانِهِ بَابًا مُسْتَقْلًا .  
وَكَذَلِكَ فَعَلَ الشَّرْفُ الْأَنْصَارِيُّ ، وَصَفَيُ الدِّينُ الْخَلِيُّ ، وَابْنُ السَّاعَاتِيُّ ، وَكَثِيرُونَ .

وَلَمْ يَدْخُلِ الْقَرْنُ الثَّانِي عَشَرَ – الْثَامِنُ عَشَرَ لِلْمِيلَادِ – حَتَّى كَانَ هَذَا الْفَنُ  
مُعْوِلُ الشُّعُرَاءِ ، وَمُحِلٌ تَقْدِيرِهِمْ وَاهْتَمَامِهِمْ . وَنَكْتَفِي بِأَنْ نَضْرِبَ عَلَى ذَلِكَ مُثْلًا  
وَاحِدًا لِحَسْنِ الْبَخْشِيِّ<sup>(١)</sup> مُلْغِزًا بِعَلِيٍّ وَعَشَمَانَ :

وَدَعَنِي وَشَكَّتْ بَيْتَنَا  
وَدَمْوعِي فَوْقَ خَدِي كَابِلْخَمَانِ  
قَلْتُ فِي كَمْ يَنْقُضِي هَذَا الْجَفَّا  
فَأَشَارَتْ لِي بِلَحْظَيِ وَثَمَانِ

وَبَعْدَ ، فَإِنَا نَرَى أَنَّ هَذَا الضَّرْبَ مِنَ الشِّعْرِ قَدْ ارْتَدَى لِبُوْسَ التَّسْلِيَةِ  
الْاجْتِمَاعِيَّةِ وَاسْتَخْدَمَهُ الشُّعُرَاءُ فِي تَرَاسِلِهِمْ ، وَتَفْكِيَرِهِمْ ، وَرِيَاضَتِهِمُ الْذَّهَنِيَّةِ ،  
وَلَكِنَّهُ – رَغْمَ ذَلِكَ – اسْتَنْفَدَ شَطْرًا كَبِيرًا مِنْ نَشَاطِ الشُّعُرَاءِ كَانَ حَرِيَا بِهِ أَنْ  
يُوجَّهَ وَجْهَهُ الْجَدِّ وَالْفَائِدَةِ عَلَى حَسْبِ رَأِينَا وَفَهْمَنَا .

٠٠٠

---

(١) حَسْنُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ الْبَخْشِيُّ الْخَلِيُّ . عَالِمٌ خَلِيُّ ، زَارَ كَثِيرًا مِنَ الْبَلَادَنَ وَأَخْذَ عَنْ عِلْمِهِمْ . لَهُ  
مُؤْلِفَاتُ عَدَةٍ . ذُكْرُهَا الْمَرَادِيُّ فِي سَلْكِ الدَّرَرِ ٢٧/٢ .

## الفصل الثالث

### التشجير

التشجير في اللغة ضرب من ضروب التصنيف ، يقوم على تفريع كلمة من معنى كلمة أخرى ، وهكذا دواليك في استطراد وتسلاسل .

وقد حدثنا السيوطي في « المزهر » عن المشجر ، وذكر أن آئمه اللغة سموه بشجر الدر ، كما أورد بهذا الاسم لأبي الطيب اللغوي كتابا . ونقل السيوطي عن أبي الطيب تعريف « المشجر » فقال : هذا كتاب مداخلة الكلام للمعنى المختلفة سميته « كتاب شجر الدر » لأننا ترجمنا كل باب منه بشجرة ، وجعلنا لها فروع ، فكل شجرة مثة كلمة ، أصلها كلمة واحدة ، وكل فرع عشر كلمات الخ ... ثم مثل على ذلك بشجرة لفظ « عين » فقال :

شجرة العين : العين : عين الوجه ، والوجه : القصد ، والقصد : الكسر ، والكسر : جانب الخبراء ، والخبراء مصدر خيارات الرجل أي خيارات له خيرا ، والخبراء : السحاب ، والسحاب : اسم عِيَّامَةٍ كانت للنبي ، والنبي : التل العالي <sup>(١)</sup> ... الخ .

اما التشجير في الأدب فهو نوع من النظم يجعل في تفرعه على أمثل الشجرة ، وسيجيئ مشجرا لاشتخار بعض كلماته بعض ، أي تداخلها ، وكل ما

(١) المزهر ٤٥٤ الطبعة الثانية ( تحقيق جاد المولى والبجاوي وأبي الفضل ابراهيم ) .

تدخل بعض أجزائه في بعض فقد تشارج . وذلك أن ينظم البيت الذي هو جذع القصيدة ثم يفرع على كل كلمة منه تنعة له من نفس القافية التي نظم بها ، وهكذا من جهة اليمنى واليسرى ، حتى يخرج منه مثل الشجرة . وإنما يشرط فيه أن تكون القطع المكملة كلها من بحر البيت الذي هو جذع القصيدة ، وأن تكون القوافي على روی قافية أيضا<sup>(١)</sup> .

) والشجر حديث العهد ، لم يعرفه القدماء ، وإنما عرفه رجال القرن الحادى عشر – السابع عشر للميلاد – .

ويعلل الراافي سبب تسميته بالشجر فيقول : ولعل أخذ هذه التسمية مما يسمونه بشجرة النسب ، إذ هما متشابهان في الوضع ، متفقان على الجملة في الترتيب وهذه الكلمة « شجرة النسب » كانت مستعملة في القرن الرابع وما بعده ، بدليل وجود بعض كتب في الأنساب مسماة بهذا الاسم<sup>(٢)</sup> .

---

(١) الراافي ٤٤٥/٣ .

(٢) انظر الراافي ٤٤٥/٣ .



كفرت حزناً أفي بدار منزلة  
نحوه مني  
فتيانه كرداً أفاهم من العروض  
لأنك بالذئاب سافت

لـ ٦  
بـ ٧  
دـ ٨  
جـ ٩  
هـ ١٠  
كـ ١١  
مـ ١٢  
نـ ١٣  
سـ ١٤  
وـ ١٥  
يـ ١٦

نظم الشیخ محمد الفهیم من علماء صالح

## أبيل محمد كحيل الطرف منطبع على المقام لا يغفلون عنـها

بعض عمال المجالس  
اللذين ينتخبون  
بـ

نطیج

يُنْهَىٰ مِنْهُ عَبْدُ الْمُسْلِمِ فَهُوَ  
تَبَرِّيُّ الْعَبْدُونُ وَتَبَرِّيُّ أَدَاءُ  
عَلَى الصِّنْعِيَّةِ

أيمالك وسعاجه الکمالک فا  
آنفاک کرنا خلغا دند خلغا  
ـ مخـا

بِحُمْرِ الظُّلُمَاءِ نَظَرٌ  
الْمُتَلِّيْنَ هُوَنٌ

وَالْأُولُوْنَ يَقْبَلُهُ مِنَ النَّاسِ فَمَنْتَاج  
سَجَراً وَيُفِيْخُهُ بِكَسْرِ الْأَذْنَاءِ

السادسة محسن الملاسندري برقا  
منه العبر قدر بستة  
وأربن رفقا  
صبرها

## الفَصْلُ التَّرَابِعُ

### ذوَاتُ الْقَوَافِيْ

١ - ابتدع هذه التسمية مصطفى صادق الرافعي <sup>(١)</sup> . وقد وردت في خزانة الأدب لابن حجة الحموي باسم «الشرع» <sup>(٢)</sup> وسماها ابن أبي الإصبع <sup>(٣)</sup> بـ «التوأم» . وتعني في مختلف التسميات أن يبي الشاعر بيته على وزنين من أوزان القريض وفقيهين فإذا أسقط جزءاً أو جزئين صار ذلك البيت من وزن آخر غير الأول كقول الحريري :

يا خاطبَ الدُّنْيَا الدُّنْيَا إِنَّهَا شَرَكُ الرَّدِّيْ وَقَرَارَةُ الْأَكْدَارِ  
دارٌ مُنِيَ ما أَضْحَكْتُ فِي يَوْمَهَا أَبْكَتُ غَدًا تَبَّأْ لَهَا مِنْ دَارِ  
وَهِيَ قَصِيدَةُ أُورَدَهَا الحَرِيرِيُّ فِي الْمَقَامَةِ الْثَالِثَةِ وَالْعَشْرِينَ . وَتَتَقَلَّبُ بِالْإِسْقَاطِ  
إِلَى ثَامِنِ الْكَاملِ فَتَصِيرُ :

يا خاطبَ الدُّنْيَا الدُّنْيَا إِنَّهَا شَرَكُ الرَّدِّيْ  
دارٌ مُنِيَ ما أَضْحَكْتُ فِي يَوْمَهَا أَبْكَتُ غَدًا  
وَقَعَ قَبْلَ الحَرِيرِيِّ مِنْ كَلَامِ الْعَرَبِ شَيْءٌ مِنْ هَذَا الْقَبِيلِ قَالَ الْأَخْطَلُ :

(١) تاريخ آداب العرب ٣٣٨/٣ .

(٢) خزانة الأدب ص ١١٩ .

(٣) نقلًا عن الخزانة ص ١١٩ .

(٤) الأخطل الأموي هو الشاعر الشهور . انظر ديوانه - طبع المطبعة الكاثوليكية  
بيروت ١٨٩١ ص ٤٣ .

هَدْجُ الرِّئَالِ يَكْبَهُنْ شَمَالًا  
قَبْلِ الْعِيَالِ وَقَتْلُ الْأَبْطَالِ  
وَإِذَا الْرِيَاحُ مَعَ الْعَشَّيِ تَنَاهَتْ  
أَفْيَتِنَا نَقْرِي الْعَبِيْطَ لِضَيْفِنَا

ونجد الأبيات بعد الإسقاط على الصورة التالية :

تَنَاهَتْ هَدْجُ الرِّئَالِ  
أَفْيَتِنَا نَقْرِي الْعَبِيْطَ  
وَإِذَا الْرِيَاحُ مَعَ الْعَشَّيِ

الفرق بين الحريري وسلفه أن هذا لم يتكلف له ، بخلاف ما فعل الحريري .  
وجاء البديعون بعده والمتكلمون ، فاعتنتوا به ، وأفردوا له حيزاً في إنتاجهم .

ويقول ابن حِجَة في هذا اللون : « ولا شك أن هذا النوع لا يأتي إلا بتتكلف زائد وتعسف ، فإنه راجع إلى الصناعة لا إلى البلاغة والبراعة ، إذ وقوع مثل هذا النوع في الشعر من غير قصد له نادر » ، ولا يحسن أن يكون في النثر فإنه ما يقع فيه إلا ترصينا ، ولا يظهر حسنه إلا في النظم لأن فيه الانتقال من وزن إلى وزن ، فيحصل بذلك من الاستحسان ما لا يحسن في النثر <sup>(١)</sup> .

وأوسع البحور في هذا النوع الـ رجز ، فأنه يقع تماماً ، ومجزواً ، ومشطوراً ، ومنهوكاً . فيمكن أن يعمل للبيت منه أربع قواف . فإذا أسقطت ما بعد القافية الأولى بقى البيت منهوكاً ، فإذا أسقطت ما بعد القافية الثانية بقى البيت مشطوراً ، فإذا أسقطت ما بعد الثالثة بقى مجزواً ، وإذا لم تسقط شيئاً كان تماماً .

من ذلك قول أبي عبد الله محمد بن جابر الفسیر الاندلسي - صاحب  
البدیعیة - :

فَهُوَ الَّتِي لَا أَنْتَهُ عَنْ جَهَدِهِ  
يُشْفِي الْفَسْتِيَّ، لَا صَبْرٌ لِي عَنْ قَرْبِهِ  
يُحْلِوُ لَنَا، فِي الْحُبِّ أَنْ نُسْنَمَّ بِهِ  
قَدْ سَرَنَا، إِذْ لَمْ يَحُلُّ عَنْ صَبْرِهِ

يُرْنُو بِطَرْفِ فَاتِرٍ مَهْمَارَنَا  
يُهْفُو بِغَصْنِ نَاضِرٍ، حُلُو بَحْرَنَا  
أَوْ كَانَ يَوْمًا زَائِرِيَّ، زَالَ العَنَا  
أَنْزَلَتُهُ فِي نَاظِرِي لَادَنَا

(١) خزانة الأدب ١٣٠ .

فإذا أسلقنا ما بعد القافية الأولى كان على الصور التالية :

|                |                    |                 |
|----------------|--------------------|-----------------|
| يرنو بطرف فاتر | مهما رنا فهو المني | ( وهو المجزوء ) |
| يرنو بطرف فاتر | مهما رنا           | ( وهو المشطور ) |
| يرنو بطرف فاتر |                    | ( وهو المنهوك ) |

ويقول ابن حجة : « ولكن القوة في ذلك ، والمُكْنَةَ في ملَكَةِ الأَدِيبِ أن يأْتِي بالتشريع في بيت واحد ». والإعجاز فيه أن يخرج من البيت ببيان كقول ابن حجة في بدعيته مورياً بتنسمبة النوع .

طاب اللقاء لـ تـشرـيع الشعور لنا على النـقا فـنـعـيـمـنا في ظـلـاـهـمـ فإـنهـ يـسـخـرـ مـنـهـ :  
طـابـ الـلـقـاءـ عـلـىـ النـقاـ .

لذَّ تشريع الشعور لنا فنعمنا في ظلامهم  
وهو من المديد . والبيت كله من البسيط .

وهذا التجزيء في الشعر ليس حديثاً . بل يرجع عهده إلى عصر سليمان الحاسن ، فإنه أول من ابتدعه ، وذلك أنه رأى أن أقصر ما خصه القدماء من الرجز ما كان على جزأين كقول دريد بن الصمة :

يَا لِيْتِنِي ، فِيهَا جَنَّدَاعٌ أَخْبُّ فِيهَا ، وَأَضَعُ

فعمل قصيدة على جزء واحد مدح بها موسى الهاדי . وسمى الجوهرى هذا النوع من النظم : « المقطع »<sup>(١)</sup> . ومن قصيدة سلم :

مرئى المطر غيث بَكَر  
شم انهمر الْوَى المِرَر

١) العدة ج ١ ص ١٢٣ .

كَمْ اعْتَدَرْ ثُمَّ ابْتَسَرْ  
وَكَمْ قَدَرْ ثُمَّ غَفَرْ

٢ - ومن ذوات القوافي نوع من النظم أسماه أهل البديع « والتخيير » وهو أن يأتي الشاعر ببيت يسوغ فيه أن يُقْفَى بقوافٍ شتى ، فيتخيير منها قافية يرجحها على سائرها ، يستدلل بتخييرها على حسن اختيار<sup>(١)</sup> . وما ذكره ابن حجة في تعليم التخيير لا معنى له ، لأن تمكن القافية شرط في الشعر . وسواء بعد ذلك ساغ أن يُقْفَى بقوافٍ أخرى ، أو كان أمره مقصوراً على القافية الواحدة .

وإذا تأملنا الشعر العربي في مختلف عصوره لم نعد وجود أبيات من هذا القبيل مما يمكن أن تقلب قوافيه وتتعدد . ولقد اشتهر بين الناس أبيات ديلك الجن<sup>(٢)</sup> :

قولي لطيفك يَنْثَنِي عن مَضْجَعِي عند النَّام  
فَعَسَى أَنَّمُ فَتَنَطَّفَنِي نَارٌ تَاجِحُ فِي الْعَظَامِ  
جَسَدٌ تُقْلِبُهُ الْأَكْفَافُ عَلَى فِرَاشِ سَقَامِ  
أَمَا أَنَا فَكَمَا عَلِمْتُ فَهُلْ لَوْصَلَكَ مِنْ دَوَامِ

فالقوافي التي يمكن أن ينشد بها هذا الشعر هي :

عند النَّامِ عند الرِّقادِ عند الْمَجَوعِ عند الْمُجُودِ عند الْوَسَنِ  
في الْعَظَامِ في الْفَوَادِ في الْضَّلَوعِ في الْكَبُودِ في الْبَدْنِ  
مِنْ سَقَامِ مِنْ قَنَادِ مِنْ دَمْعِ مِنْ وَقُودِ مِنْ حَرَانِ  
مِنْ دَوَامِ مِنْ مَعَادِ مِنْ رَجْوِ مِنْ وُجُودِ مِنْ ثَمَانِ

ولاريب أن في هذا التلوين تصنيعاً يخرج بالشعر عن حد الطبع إلى  
مجال الكلفة والافتعمال .

(١) ابن حجة ، خزانة الأدب ص ٧٨ .

(٢) والأبيات تنسب إلى أبي نواس - كذلك - أما ديلك الجن فهو عبد السلام بن رغبان الكلبي ، المعروف بديلك الجن . هو شاعر مجيد ، فيه مجون ، من شعراء العصر العباسي . سمي بديلك الجن نظرة عينيه . أصله من « سلمية » - قرب حماة - وموالده ووفاته بمحصن توفي سنة ٤٣٥ هـ م . (الأعلام ٤/١٢٨) .

## الفَصْلُ الْخَامِسُ

### القوافي المشتركة والملونة

من الكلام الألفاظ تشرك في معانٍ كثيرة ، وهي هي في الدلالة على كل تلك المعاني المختلفة . وقد اختلف أهل اللغة في سبب ذلك ، ولكنهم اتفقوا على أنه « لا خلاف في أن الاشتراك على خلاف الأصل » لأن الألفاظ المشتركة سماعية إلا ما استخرج منها بالقياس ، كأن الحال مصدر حال – مثلاً – ، وقليل ما هو . فلا يمكن ردها إلى لغة واحدة ، ولا إلى لغات مختلفة من لغات العرب ، للذهب أصولها<sup>(١)</sup> .

وقد تناول المتأخرُون تلك الألفاظ ، واستعملوها قوافيًّا للشعر على طريقة الحناس التام ، وأشهرها الذي تخرج منه القصائد معدودة وهي « العين » و « الحال » و « الغروب » و « الهمال » و « العجوز » . ولم يرد للمتأخرين قصائد على غيرها . وقد زاد بعض الناظمين على معاني هذه الألفاظ ما لم يسمع ، ولم يجئ به نص في اللغة ليبلغ من ذلك مبلغ الكثرة ، ولا شك أن الشعر الذي يقفي كله بكلمة واحدة شعر متكلف ، ومعانٍ مقتضرة ، وأسلوب سخيف ؛ لأن كلمة القافية هي التي تتوضع أولاً ، ثم يوتى بكلمات البيت وفق بحر عروضي معين ، مهما حملت هذه الكلمات المرصوفة من معانٍ جامدة ، أو متناقضة ، أو واهية .

---

(١) الرافي ، تاريخ آداب العرب - بتصرف - ٣٧٩/٣ .

ولقد حمل جميع النقاد والأدباء على هذا اللون من النظم ، ورأوا فيه سمة النظم لا سمة الشعر والشعور ، وقالوا : إن خير ما فيه هو الذي انقادت فيه القافية تقليداً سهلاً ، وجاءت متمكنة طائعة غير متكلفة .

يقول الراافي : أول ما جاء من الشعر في ذلك ثلاثة أبيات للخليل وهي :

يا وَيَحْ قَلْبِي مِنْ دَوَاعِي الْمُهَوْيِ  
إِنْ رَحَلَ الْجَبَرَانْ عِنْدَ الْغَرَوبِ  
أَتَبْعَثُهُمْ طَرْفِي وَقَدْ أَزْمَعْنَا  
وَدَمْعَ عَيْنِي كَفِيسْ الْغَرَوبِ  
بَانَوْا فِيهِمْ طَفْلَةَ حَرَّةٍ  
تَفَتَّرَ عَنْ مَثْلِ أَفَاحِي الْغَرَوبِ

فلفظ « الغروب » الأولى يعني غروب الشمس ، والثانية جمع غرب ، وهو الدلو العظيمة المملوعة ، والثالث جمع غرب ، وهو الوهاد المنخفضة . ثم نظم الحريري في إحدى مقاماته خمسة أبيات أوطا :

سَلَ الزَّمَانَ عَلَيْ عَضِيبَهِ لِيَرُوْعَنِي وَاحِدَةَ غَرَبَهِ

وَأَكْثَرُ الْحَرِيرِيِّ فِي مَقَامَاتِهِ مِنْ هَذَا النَّظَمِ ، وَمَا قَالَ أَيْضًا :

لَا تَخْطُوْنَ إِلَى خَطَأٍ وَلَا خَطَأً  
مِنْ بَعْدِ مَا الشَّيْبَ فِي فَوْدَيْكَ قَدْ وَخَطَا  
وَأَيْ عَذْرَ لِمَنْ شَابَتْ ذَوَابَهَ  
إِذَا سَعَى فِي مَيَادِينِ الصَّبَا وَخَطَا<sup>(١)</sup>

ومثل هذه القوافي لا تعدو أبياتاً عدة ، وتبقى على شيء من الماء والرواء والمعنى ، لأن المعاني المختلفة للفظة محدودة : معروفة ، وشائعة ، ولا تزيد على نوع من الجناس التام المحدود . ومع هذا فقد ظل النظم في هذا اللون محدوداً بعد الحريري ولم ينتشر إلا في القرن الحادي عشر - الثامن عشر للميلاد - ونقل شعراً من هذا اللون من ناج العروس للشيخ يوسف بن عمران الحلبي مطلعها :

لِحَاظٌ دُونَهَا غُولُ الْعَجَوزِ وَشَكَّتْ ضِعْفَ أَصْنَافِ الْعَجَوزِ

(١) انظر مجمجم الأدباء ٢٧١/١٦ ، والعلة : الذنب . والعلطا : ضد الصواب . فوديك : مثني فود وهو مقطع شعر الرأس ما يلي الأذن ونهاية الرأس . وخط الشيب : خالطة ، فشاف فيه . خططا : فعل ماض بمعنى فتح قدميه للمشي .

فالعجز الأولى هي المنية ، والثانية الإبرة . وعدد أبيات القصيدة ستون بيتا . وفيها تكلف كثير <sup>(١)</sup> .

ثم نظم نفر في العينيات والهلاليات ، وتابعوا من قبلهم في الحاليات والغربيات والغروبيات وأهملوا العجوزيات . ولعل العجوز ماتت قبل أن تلد قراًئحهم .

وبعد ، فالنظم في هذه الأنواع مما يجوز أن يحاضر به على وجه المعايادة ، وكان هذا من فائدته قبل أن يشيخ ، أما بعد ذلك فهو لغُو يحسبونه لهوا ، وعنة يظفونه غناء ، وصناعة من الباطل يرون فيها — على حد قول الرافعي — صياغة لتحليلة العاطل ، وإنما الفرق بين ذلك فرق بين الأصداد <sup>(٢)</sup> .

### نحوذ قصيدة العين :

جاء في كتاب « سحر العيون » :

فلا رَمَتِ العَدِيْ أَهْلِي بَعْنَ  
بَخِيرِ رَبِيْشَةِ وَأَفْرِي بَعْنَ  
مُنَاهِ وَسَعْدُهُ مِنْ كُلِّ عَيْنِ  
بَعْنَ أَسْنَاهِ يُعْشِيْ كُلِّ عَيْنِ  
بَهَا الدِّنِيَا وَحَقَّتْ كُلَّ عَيْنِ  
لَهِ الْأَيَّامِ : إِنَّكَ أَنْتَ عَيْنِي  
فِيَرَوِيِ الطَّالِبِينَ بَطْوَلَ عَيْنِ  
عَزِيزَ فَوَانِدَ كَفَدِيرَ عَيْنِ  
كَأْوَسْطَ لَفْظَةَ تَدْعُى بَعْنَ  
فَلَا تَخْشَى مِنْ اسْتِقبالِ عَيْنِ  
خَلَتْ مِنْ كُلِّ تَطْفِيفٍ وَعَيْنِ  
تَخَالِهِمَا كَبِيرَ دَجَّى وَعَيْنِ

- ١ - هَنِيْتَا قَدْ أَقْرَأَ اللَّهُ عَيْنِي
- ٢ - وَقَدْ وَافَى الْمُبَشِّرُ لِيْ فَأَكَرِيمْ
- ٣ - يُخْبِرُنِي بِأَنْ أَخْيِي أَتَاهُ
- ٤ - أَبِي شَامِيَةِ الشَّامِ افْتَخَارًا
- ٥ - بَعْنَ بِرْكَاتِهِ ظَهَرَتْ فَنَارَتْ
- ٦ - فَتَى إِنْ عَدَّتِ الْأَعْيَانَ قَالَتْ
- ٧ - وَاحْبَرْتُكُمْ حَوْيَ مِنْ بَحْرِ عِلْمِ
- ٨ - وَيُلْقَى فِي الْعِلُومِ بِكُلِّ وَفْدِ
- ٩ - وَاسْطَةَ لِعَقِدِ بَنِيْ أَبِيهِ
- ١٠ - وَقَاضِيْ أَمْرِهِ فِي النَّاسِ مَاضِ
- ١١ - وَيُنْصَبُ بَيْنَهُمْ فِيْسَطَاسِ حَقِّ
- ١٢ - لَهُ نُورَانِ مِنْ وَرَعِ وَعِلْمِ

(١) تاج العروس ، مادة عبَّاز .

(٢) الرافعي ٣٨١/٣ .

- ويجعل كل دَبْنٍ مُحْضَ عَيْنٍ  
كما حجب الغَزَّالَةَ ضَوْءُ عَيْنٍ  
فقد سادت مُحَاسِنَ كَعْيَنٍ  
ولا حَقَرَتْ حَقَارَةَ رَأْسِ عَيْنٍ  
اذا بَخَلَتْ بَنُو الدُّنْيَا بَعْيَنٍ  
فَلَمْ يُخْرُجْ إِلَى سَلْفِ وَعَيْنٍ  
فَدُونَكَ قَطْرَةً فِي سَحْبِ عَيْنٍ  
وَحْقِيَ أَنْ أَجْرِيَ لَكُمْ بَعْيَنٍ  
دَرْوِسَكَ لَمْ أَفْرُقْهَا بَعْيَنٍ  
عَلَى رُكَّبِي إِلَيْكَ وَلَوْ بَعْيَنٍ  
فَمَا أَزْكَى وَأَحْسَنْ سَبِيلَ عَيْنٍ  
وَقَدْ حَلَتْ رَكَابَكُمْ بَعْيَنٍ  
فَانَّ كَلَامًا خَلَّيْ وَعَيْنِي  
لَنَا مِنْهُ أَبْرَأْ أَبْ وَعَيْنٍ  
وَأَطْرَبَ صَوْتُ قُمْرِيْ وَعَيْنٍ  
بِكُلِّ مَذْلَةٍ وَبِكُلِّ عَيْنٍ  
يَقَابِلُهُ الْآلَهُ بِكُلِّ عَيْنٍ  
قَصِيدَةُ لَمْ تَدْعُ مَعْنَى لَعْيَنٍ  
معَانٌ مَا رَوَاهَا قَطْ عَيْنٍ  
وَذَلِكَ لِلتَّزَامِي لِفَظْ «عَيْن»  
قَصِيدَةُ أَدِيبِ أَرْضِ الْحَامِعَيْنِ  
بِذَكْرِ مَلِيكَهَا القاضِي حَسَنٍ
- ١٣ - يصيِّر عَدْلَهُ ذَا الْمَطْلَ عَدْلًا  
١٤ - ويَحْجِبُ عَنْ تَأْمِلِهِ ضَيَاءُ  
١٥ - لَئِنْ شَرَفْتَ دَمْشَقَ بِهِ وَمَصْرَ  
١٦ - وَتَعْظِمُ كُلَّ أَرْضِ حَلَّ فِيهَا  
١٧ - يَجْمُودُ بِكُلِّ مَا فِي رَاحِتِهِ  
١٨ - وَعَمَّ نَدَاهُ فِي شَرْقٍ وَغَربٍ  
١٩ - جَمَالُ الدِّينِ فَضْلُكَ لَيْسَ يَخْفِي  
٢٠ - بِرَغْمِيَ أَنْ أَهْنِي مِنْ بِلَادِ  
٢١ - وَمِنْ سَفَهِ الْمَعِيشَةِ غَيْبَتِنِي  
٢٢ - وَلَوْ أَسْطَعْتُ جَهَنَّمَ وَلَوْ جَهَنَّمَا  
٢٣ - وَكُنْتَ كَعْيَنَ قَطْرَ سَالَ قَدْمَا  
٢٤ - مِنْ أَلْفَاكِمْ مِنْ عَيْنِ شَمْسِ  
٢٥ - وَهَنَّ أَخَاهُكَ تَاجَ الدِّينِ عَيْنِي  
٢٦ - وَقَوْمًا وَادْعَوا لِأَيِّكُمَا إِذْ  
٢٧ - فَدَامَ بِقَفَاؤِهِ مَا لَاحَ بِرَقْ  
٢٨ - وَلَا زَالَتْ أَعَادِيهِ تَرَدَّى  
٢٩ - وَمِنْ يَنْظَرُ إِلَيْهِ بَعْيَنَ سَوْءَ  
٣٠ - وَقَدْ جَمَعَتْ مَعْنَى الْعَيْنِ طَرَا  
٣١ - فَلَوْ عَاشَ الْخَلِيلُ لِقَالَ هَذِي  
٣٢ - وَقَدْ ضَاقَتْ قَوَافِيْهَا وَرَكَّتْ  
٣٣ - وَلَوْ لَمْ أَتَزَمِّنْ هَذَا لَفَاقَتْ  
٣٤ - وَلَوْلَا ذَا لَطَابَ لَهَا خَتْمَ

### العين والجاربة

نديني جاربة ساقية جارية  
جاربة أعينها جذنة

ومن ذلك :

أراق دمي منها عيونٌ جواريها  
اذا رافقني منها جواري عيونها  
ومن ذلك :

باعتداـل ويجـود جـاريـة  
بـدمـوع وـدـمـاء جـاريـة  
عـنـدـ شـكـواـيـ المـوىـ عنـ جـاريـة  
سيـديـ أـنتـ وـمـنـ عـادـاتـهـ  
أـنـصـفـ المـظـلـومـ وـارـحـمـ عـبـرـةـ  
رـبـماـ أـكـنـيـ بـقـولـ «ـ سـيـديـ »ـ

هذه أبيات يجوز في قوافيها الرفع والنصب والخفض :

ـنـيـ الشـادـنـ الـخـسـنـ الـقـوـامـ  
ـأـنـ فـارـقـتـنـيـ وـالـعـرـامـ  
ـتـشـدـوـ لـدـيـ وـلـاـ غـلامـ  
ـطـبـ الأـغـانـيـ وـالـمـدـامـ  
ـفـيـ الـخـدـ مـنـسـكـ سـجـامـ  
ـذـلاـ وـمـلـءـ فـمـيـ بـلـامـ  
ـمـنـ فـوـقـ يـأـتـيـ أوـ أـمـامـ  
ـكـمـ يـلـاقـيـ أوـ غـرامـ  
ـنـ عـدـوـاـ عـلـيـ وـكـمـ لـثـامـ  
ـلـ وـصـحـبـةـ الـأـشـرـارـ ذـامـ  
ـعـنـ سـوـدـدـ بـلـهـ النـيـامـ  
ـلـهـجـاـ بـسـبـيـ مـسـتـهـامـ  
ـسـطـراـ بـصـحـبـتـهـ أـسـامـ  
ـسـمـ الـجـاهـلـ الـفـدـمـ الـعـبـامـ  
ـمـ النـاسـ يـعـلـوـ وـالـطـفـامـ  
ـنـهـمـ وـقـدـ جـهـلـواـ الـأـنـامـ  
ـإـنـ اـمـرـؤـ لـاـ يـسـتـبـيـ  
ـفـارـقـتـ شـرـةـ عـيشـنـيـ  
ـلـاـ أـسـلـذـ بـقـيـنـةـ  
ـذـوـ الـحـزـنـ لـيـسـ يـسـرـةـ  
ـأـمـسـيـ بـدـمـعـ سـافـحـ  
ـهـمـ أـرـىـ فـيـ بـشـهـ  
ـقـدـرـ عـلـيـ حـمـمـ  
ـلـاـ يـسـتـفـيقـ الـقـلـبـ مـنـ  
ـكـمـ حـاسـدـيـنـ مـعـانـدـيـ  
ـإـنـيـ أـرـىـ عـيشـ الـخـمـوـ  
ـفـيـ غـفـلـةـ أـيـقـاظـهـ  
ـرـبـ اـمـرـئـ عـاـيـتـهـ  
ـعـيـنـ الـعـدـوـ غـلـوـتـ مـضـ  
ـمـاـ لـيـ وـلـلـحـمـقـ الـأـثـيـ  
ـإـنـ الـمـوـهـ عـنـدـ فـدـ  
ـوـأـعـيـشـ فـيـهـمـ اـذـ بـلـوـ

حتى مني شكوى أخني لا بث الكثيف المستضام  
 ما من جوى الا تضمنه فؤادي او سقام  
 ليس الحياة شهية لي في الشقاء ولا مرام  
 وكرهت في الدنيا البقاء  
 ما في السورى من مكرم لذوى العلوم ولا كرام  
 انى ودلت وقد ستمت العيش لو يدنو حمام

\* \* \*

## الفَصْلُ السَّادِسُ

### الطَّرَدُ وَالعَكْسُ

ونعني به أن ينظم الشاعر قصيدة ، فتقرأ على وجوه متعددة ، دون أن يكون وراء ذلك معان جديدة – في أغلب الأحيان – .

ويبدو أن القدماء لم يعرفوا هذا التصنيع ، وإذا كان قد ورد شيء من ذلك في كلامهم فهو عفويا غير متكلف ، كما ورد في القرآن الكريم « ربك فتكبر» ، فإذا ما قرئت في العكس جاءت من جديد « ربك فتكبر» .

ويظهر أن صفي الدين الحلي أول من ابتدع هذا الضرب ، فلقد عثرنا في ديوانه على هذه الأبيات :

لَيْتْ شِعْرِي لَكْ عِلْمٌ مِنْ سَقَامِي بَا شَفَائِي  
لَكْ عِلْمٌ مِنْ زَفِيرِي وَنَحْوَلِي وَضَنَانِي  
مِنْ سَقَامِي وَنَحْوَلِي دَاوِنِي إِذْ أَنْتَ دَائِي  
بَا شَفَائِي وَضَنَانِي أَنْتَ دَائِي وَدَوَانِي

ونلاحظ أن الأبيات تقرأ طولا فتؤدي معنى ، وتقرأ عرضا فتؤدي المعنى ذاته .

وإذا كان عمل الحلي متميزاً بالبساطة والسداجة فإن عمل من جاء بعده قد انحدر طابع الكلفة والتعقيد ، واتسم بعمق الجهد الكبير الذي لا ينبع إلا رواه بعده .

ويمكّنا أن نقسم ألوان الطرد والعكس أقساماً عدّة :

- ١ - ما دعي بالمخلّعات .
- ٢ - ما لا يستحيل بالانعكاس .
- ٣ - الطرد مدح ، والعكس هجاء .
- ٤ - الطرد الأفقي مدح ، والشاقولي هجاء .
- ٥ - أشعار التبادل أو التواليات .

## ١ - المخلّعات

وتعني باللغة المتكلّمات . وكان كلمة « المخلّعات » تحوّي إشارة إلى ما في القصيدة من تفكك ، أو ما يمكن أن يصيبها من انحلال .

وأول مخلّعة في الشعر ظهرت في الأندلس على يد الوزير لسان الدين محمد بن عبد الله السليماني الأندلسي الغرناطيي المولد ، اللواشي الأصل . ولد سنة ٦٧٢ م / ١٢٧٣ م وتوفي سنة ٧٤١ هـ / ١٣٤٠ م .

وهذه صورة أبياتها الثانية عشر . ويمكن أن تقرأ على ٤٦٠ وجها طردا وعكسا .

داء ثوى بفؤادي شفه السقم بمهجّني من دواعي الهم والكمد  
بأصلعـي لهـب تذـكـو شـارـثـه من الضـنى في محلـ الروحـ من جـسـدي  
يوم النـوى حلـ في قـلبـي لـهـ أـلمـ وحرـقـنـي وبـلـائـي فـيـهـ بالـرـصدـ  
تـوـجـعـي من جـوىـ ثـبـتـ حـرـارتـهـ معـ العـناـ قدـ رـثـاـ ليـ فـيـهـ ذـوـ الحـسـدـ  
جلـ الهـوىـ مـلـبـسـيـ وـجـداـ بهـ عـدـمـ لـمـحـنـتـيـ منـ رـشاـ بالـخـسـنـ مـنـفـرـدـ  
تـبـعـيـ وـجـهـ مـنـ تـرـهـوـ نـصـارـتـهـ اـذـ اـثـنـىـ قـاتـلـيـ عـمـداـ بلاـ قـوـدـ  
مـصـنـلـ الجـوىـ مـولـعـ بالـهـجرـ مـنـقـمـ ماـ حـبـلـيـ قـدـ كـوـيـ قـلـبـيـ معـ الـكـبـدـ  
بـصـرـعـيـ مـعـتـدـ تـحـلـوـ مـرـاتـهـ ياـ قـوـمـاـ آخـذـاـ نـحـوـ الرـدـيـ بـيـدـيـ  
هـدـ القـوىـ حـسـنـهـ كـالـبـلـدـ مـبـتـسـمـ لـفـتـنـتـيـ موـهـنـ عـنـدـ النـوىـ جـلـدـيـ

|          |                           |                       |
|----------|---------------------------|-----------------------|
| مرؤوعي   | قمر تسيي إشارته إذا رنا   | ساطع الأنوار في البلد |
| قلبي كوي | ملك في الحسن محكم لقصتي   | وهو سؤلي وهو معتمدي   |
| مودعي    | سار لا شطت زيارته لما جنى | مورثي و جدا مع الأبد  |

|              |                    |                      |                    |               |
|--------------|--------------------|----------------------|--------------------|---------------|
| مودة         | ساد لاشطت زيارة    | ملك في أحسن معنكم    | فهر تسيبي اشارة    | عند تسيبي     |
| غليبي كوكو   | ساد لاشطت زيارة    | ملك في أحسن معنكم    | فهر تسيبي اشارة    | عند تسيبي     |
| ستودي        | عند تسيبي          | حسنہ کالبز میشن      | عند خلخلو مرازنة   | عند القسو     |
| بسعدی عینا   | عند خلخلو مرازنة   | حسنہ کالبز میشن      | ما جیسلیکر         | مسیلی البعضی  |
| مسیلی البعضی | مولع بالمجید منتضم | وجد من ترزوه و ضارته | اذا انسنی          | تبصیری        |
| بتسل المسوی  | مولع بالمجید منتضم | وجد من ترزوه و ضارته | معنستی             | نحوی          |
| بتسل المسوی  | ملبسی وجده به علام | من الجوى ثبت حزادته  | حد في قابی له الله | یوم النسو     |
| تبصیری       | ملبسی وجده به علام | لمهب شذک حزادته      | لهمبا ری شفاست     | بیضایی        |
| یوسفی        | لهمبا ری شفاست     | بنجواری شفاست        | بنجواری شفاست      | شوی           |
| یوسفی        | بنجواری شفاست      | بنجواری شفاست        | بنجواری شفاست      | بنجواری شفاست |

ومن هذا القبيل قطعة للشاعر ابن معنون يمدح بها السيد علي خان في اثنى عشر بيتا ، تقرأ طولا وعرضا ، وطردا وعكسا على أنحاء شئ . ويمكن أن يكون منها مئات القصائد ومن أبياتها :

فخر الورى حيدري عم نائله فجر المدى ذو المعالي الباهرات على  
نجم السهى فلكيات مراتبه بادي السنما نير يسمو على زحل  
ليث الشرى قبس تهمي أنامله غيث الندى موَرد أشهى من العسل  
بدر البها أفق تبلو كواكبه شمس الدنا صبح ليل الحادث الجلل  
سامي النرى صاعد تُخشى نوازله حتف العدا ضارب الهمات والقلال  
طود النهى عند بيت المال صاحبه سِمط الثنا زينة الأجياد والدول

. . . . .

هذه المزاوجة في ترتيب القوافي هي التي سمحت بفصاحتها ، ومكنت من أن يكون منها قصائد عدة .

ولا شك أن هذا التفكك في أجزاء القصيدة هو علة تركب القصائد الكثيرة من القصيدة الواحدة . ولقد قرأنا أن شاعراً عمل قصيدة ، واشتغل بإحصاء الوجوه التي تُنظر بها فبلغت في عينه مليون وجه . وذاك عالم من الأرقام في قفر من الكلام<sup>(١)</sup> .

## ٢ - مَا لَا يُسْتَحِيْل بِالانعكاسِ

سماه ابن حِجَّة الحموي بهذه التسمية ، وذكر أن جماعة سموه « بالقلوب »

(١) الراهن ٢٩٠/٣

أو « بالمستوي » ، ودعاه السكاكي « مقلوب الكل »<sup>(١)</sup> . وعرفه الحريري في مقاماته « ما لا يستحيل بالانعكاس » .

وهو أن يكون عكس البيت ، أو عكس شطره كطرده . وهذا النوع – كما زعم ابن حجة – غابته أن يكون رقيق الألفاظ ، سهل التركيب ، منسجماً في حالي النثر والنظم .

وجاء منه في الكتاب العزيز « كُلُّ فِتَّاكَ » و « رَبَّكَ فَتَكَبَّرَ » . ومن الكلام الذي رق لفظه « أَرْضٌ خَضْرًا » وأورد الحريري في مقاماته « ساكب كاس » وزاد في العدة « كَبَرَ رَجَاءُ أَجْرِ رَبِّكَ » و « لَذْ بِكُلِّ مُؤْمَلٍ إِذَا لَمْ وَمَلَكْ بِذَلِيلٍ » .

ولقد نجح بعضهم في استنباط بعض جمل طريفة ، أوردها صاحب خزانة الأدب ، ومنها « سور حَمَاه بربها محروس » و « سِرْ فَلَا كَبَّا بَيْكَ الْفَرَسَ » و « دَامْ عُلَى الْعِمَادِ » .

نظم الحريري في هذا اللون عدداً من الأبيات ، ولكنه لم ينجح في إظهارها في المظهر اللائق المقبول ، كما نجح القاضي الأرجاني في قوله :

مودته تدوم لكل هوى      وهل كل مودته تدوم<sup>(٢)</sup>

ولقد أولى المؤاخرون بهذه الصنعة فجاء أحدهم بقصيدة كلّها على هذه الشاكلة . ومن أبياتها :

|                      |                       |
|----------------------|-----------------------|
| رش ما دمع طرف يرمق   | قمر يفرط عمداً مشرق   |
| لعا تدعوا بذلك الحدق | قد حلا كاذب وعد تابع  |
| فجناء أنس وعد يسبق   | قبس يدعوا سناه إن جفا |
| بلقاها دنف لا يفرق   | قرفي إلف نداها قلب    |

(١) خزانة الأدب ٢٣٧ .

(٢) المصدر نفسه ٢٣٨ .

ولعلنا نستطيع أن نلحظ بهذا الفرع لونا دعاه ابن حجة بالعكس .

والعكس لغة : رد آخر الشيء على أوله ، ويقال له التبديل .

وهو في البديع تقديم لفظ من الكلام ثم تأخيره .

ويقع على وجوه كثيرة . ولو لكن المراد هنا ما استعمل منها وكثير استعماله .

فالملقدم في هذا الباب قوله تعالى « تُولِّجُ الليلَ فِي النهارِ ، وَتُولِّجَ النهارَ فِي الليلِ ، وَنَخْرُجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَبْتَأِ ، وَنَخْرُجُ الْمَبْتَأَ مِنَ الْحَيَّ » .

ويقول ابن حجة عن العكس « إنه نوع رخيص بالنسبة إلى ما فوقه من أنواع البديع الغالية ، ويورد على ذلك قول الشاعر مثلاً .

زعموا أني خنؤون في الهوى      في الهوى أني خنؤون زعموا

ثم يقول ليس في هذا البيت نكتة تزيل عنه العكس ، وتحليه بشعار البديع ، ولو أراد الشاعر أن يرجح مثله ما شاء في مجلس واحد لكان ذلك قدراً يسيراً .

ثم يقارن ابن حجة بين قول الشاعر الآنف الذكر وقول أبي تمام حين سأله بعض حساده : لم لا تقول ما يفهم ؟ فقال له على الفور : لم لا تفهم ما يقال ؟ وقول حكيم سثل : لم تمنع من يسألك ؟ فأجاب : لئلا أسأل من يمعنى .

ومهما يكن من أمر ، فإن العكس قد شاع وانتشر مع توالي الزمان ، وكثير نظم الشعراء فيه ، ودخل العصر الحديث وظل في مطلعه سائداً على السنة كثیر من الشعراء .

من ذلك قول الشيخ عبد الصمد بن عبد الله باكثير .

تَبَيَّنَنِي مِنْ هَوَاهُ وَأَكَمَدَنِي  
حِيرَنِي مِنْ سَنَاهُ حِيرَنِي  
مَقْلَتَهُ بِالنَّبَالِ مَقْلَتَهُ  
عَذَبَنِي بِالصَّدُودِ وَاتَّلَفَنِي

حيرني في هواه ذا قلق ذا قلق في هواه حيرني  
يَمْنُطُلُّي بِاللَّقَا وَيَعْطَلُنِي<sup>(١)</sup>

### ٣ - الطرد مَذْحَ وَالعَكْسُ هَجَاءُ

وهو نوعان . الأول عكس " في الحروف ، والثاني عكس " في الكلمات كاملة .

مثال النوع الأول :

أ - الطرد مدح :

باهي المراحم لابس كرما قدير مُسند  
باب لكل مؤمل غنم لعمرك مرشد

ب - العكس هجاء : (في جميع الحروف )

دَنِيس ، مَرِيد ، قَامِر كسب المحارم لا بهاب  
دَفِير ، مِكَار ، مُؤَمَّل نَغْل ، مَؤَمَّل كل باب

ومثال النوع الثاني :

أ - الطرد مدح :

حَلَمُوا ، فَمَا سَاءَتْ لَهُمْ شَيْئَمْ سَمِحُوا ، فَمَا شَحَّتْ لَهُمْ مِنْنَمْ  
رَشَدُوا ، فَمَا زَلَّتْ لَهُمْ قَدَمْ سَلِمُوا ، فَمَا ضَلَّتْ لَهُمْ سُنَّمْ

ب - العكس هجاء : (في الكلمات كاملة )

مِنْنَمْ لَهُمْ شَحَّتْ ، فَمَا سَاءَتْ شَيْئَمْ لَهُمْ سَمِحُوا  
سُنَّمْ لَهُمْ ضَلَّتْ ، فَمَا رَشَدُوا قَدَمْ لَهُمْ زَلَّتْ ، فَمَا سَلِمُوا

وهذا مثال آخر :

---

(١) سلالة العصر ص ٤٦١ .

أـ الطرد مدح :

عدلوا فما ظلمت بهم دول  
بذلوا فما شحت لهم شيء

بـ العكس هجاء : (في الكلمات)

قدم بهم زلت فما سعدوا دول بهم ظلمت فما عدلوا  
نعم لهم زالت فلا رشدوا شيء لهم شحنت فما بذلوا  
ويقال : إن ابن الأفرنجية <sup>(١)</sup> مبتدع هذا اللون .

#### ٤ - الطرد الأفقي مدح والشتاقولي هجاء

من ذلك قول أحد الشعراء :

أمير مخزوم وسيف هاشم  
على الدنانير أو الدراريم  
بعرضيه وسره المكانت  
إذا قضى بالحق في الجرائم  
في جانب الحق وعدل الحاكم  
إن لم يكن من قدم بقادم  
إذا أتيت نوفل بن دارم  
ووجدته أظلم كل ظالم  
وابخل الأعراب والأعاجم  
لا يستحي من لوم كل لائمه  
ولا يراعي جانب المكارم  
يقرع من يأتيه سين نادم

هذه الأبيات إذا قرئت على وضعها الأفقي أدت شيئاً من معاني المدح  
لذلك الرجل المدعو نوفل بن دارم . وإذا حُدِفَ الشطر الثاني من كل بيت ،  
وأُحْلِي محله الشطر الأول من البيت الذي يليه انقلب هجاء . وكانت على الصورة  
التالية :

إذا أتيت نوفل بن دارم  
ووجدته أظلم كل ظالم  
لا يستحي من لوم كل لائمه  
وابخل الأعراب والأعاجم

(١) هو ديده كوز بن أنطون فرنجية ، شاعر حلبي مجهول (المشرق مجلد ٢ ، العدد ١٠ السنة ١٨٩٩ ص ٤٤٢) .

ولا يراعي جانب المكارم بقرع من يأتيه سن نادم

## ٥ - أشعار التبادل والموالىات

لقلبي، حبيب، مليح، ظريف بديع، جميل، رشيق، لطيف

هذا البيت يقرأ على أربعين ألف. بيت من الشعر وثلاثمائة وعشرين بيتاً (٤٠,٣٢٠). وذلك أن أجزاءه معاينة ، يمكن أن ينطق بكل جزء من أجزاءه مع الجزء الآخر ، فتنتقل كل كلمة معاينة انتقالات . فالجزءان الأولان « لقلبي حبيب » يتصور منها صورتان بالتقديم والتأخير . ثم خذ الجزء الثالث « مليح » فيحدث منه مع الأولين ست صور وهي : (١) لقلبي حبيب مليح . (٢) لقلبي مليح حبيب . (٣) حبيب لقلبي مليح . (٤) حبيب مليح لقلبي . (٥) مليح لقلبي حبيب . (٦) مليح حبيب لقلبي .

والذي لاحظناه أن له ثلاثة أحوال : تقديم، وتأخير، وتوسيط ، لكل كلمة. فإذا ضربنا أحواله في الحالين يكون ستة .

ثم خذ الجزء الرابع . وله أربعة أحوال ، فاضربها في الصور المتقدمة وهي الستة التي قبلها تكون أربعة وعشرين .

ثم خذ الجزء الخامس تجده له خمسة أحوال ، فاضربها في الصور المتقدمة وهي أربعة وعشرون تكون مائة وعشرين .

ثم خذ الجزء السادس تجده له ستة أحوال ، فاضربها في مائة وعشرين تكون سبعمائة وعشرين .

ثم خذ الجزء السابع تجده له سبعة أحوال ، فاضربها في سبعمائة وعشرين تكون خمسة آلاف وأربعين .

ثم خذ الجزء الثامن تجده له ثمانية أحوال ، فاضربها في خمسة آلاف وأربعين تكون أربعين ألفاً وثلاثمائة وعشرين بيتاً .

---

(١) سلاقة المصر . ٢١٣

ومثله قول القائل :

محبٌ، صبورٌ، غريبٌ، فقيرٌ وحيدٌ، ضعيفٌ، كثومٌ، حَمْوَلٌ  
ولا شك أنه كلما زادت كلمات البيت زادت المتواالية ، وواضح أن كل  
لفظ يجب أن يكون وزنه العروضي كوزن باقي الكلمات .

ومثله :

علَّيْ رضيٌّ بهيٌّ ولِيٌّ صفيٌّ وفيٌّ سخنيٌّ عَلَّيْ

• • •

## الفَصْلُ السَّابِعُ

### مِجُوكُ وَالظَّرْفَيْنِ

يراد بهذا اللون نوع من المنظوم تكون كل أبيات القصيدة أو القطعة مبتدأة وختمة بحرف واحد من حروف المعجم .

يدرك الرافعي<sup>(١)</sup> أن أول من جاء بشيء من ذلك هو أبو بكر محمد بن دُرِيْنَد<sup>(٢)</sup> . وقد ذكر المسعودي أنه كان شاعرا ، كثير الشعر ، يذهب في كل مذهب ، غير أنه لم يشتهر من شعره إلا مقصورته التي مدح بها ابن ميكال<sup>(٣)</sup> .

وقد نظم ابن دريد قطعاً مربعاً على عدد الحروف لم يتلزم فيها بحري واحداً ، بل جعل كل قطعة منها مستقلة عن سائرها بالوزن ، كما هي مستقلة في الروي . وأولها قوله في حرف الألف :

من ذا يلْدُ مع السقام بقاءَ  
حاشاكَ ما يُشمت الأعداءَ  
سيصير عمري ما حَيَّتْ بِكَاءَ

أبقيتَ لي سَقَاماً يمازج عَبْرَتَني  
أشْمَتَ بِالأعداءَ حين هجرتَني  
أبكيتَني حين ظنتَ بـأَنِّي

(١) تاريخ آداب العرب ٢٨٥/٣ .

(٢) توفي سنة ٩٢١ / ٥٢١ م . ترجمته في الأعلام ٦/٣١٠ .

(٣) اسماعيل بن مبد الله بن محمد بن ميكال (ت ٩٧٢ / ٣٦٢ م) شيخ خراسان . كان كاتباً مترساً . فيه نظم ابن دريد مقصورته . (الأعلام ١/٤٢) .

أُخْفِي وَأُعْلَنْ بِاضْطِرَارِ أَنْتِي لَا أُسْتَطِعُ لِمَا أَجِنْ خَفَاءَ<sup>(١)</sup>

ثُمَّ جَاءَ بَعْدَ ابْنِ دَرِيدِ عَلِيَّ بْنِ مُحَمَّدِ الْأَنْدَلُسِيِّ الْبَرْزِيِّ فَانْسَحَبَ عَلَى آثارِهِ ، وَنَسَجَ عَلَى مَنْوَالِهِ ، وَلَكِنَّهُ أَبْلَغَ أَبْرِيَاتَ كُلِّ قَطْعَةٍ إِلَى الْعَشَرَةِ . وَلَذِلِكَ تَعْرُفُ مَنْظُومَتِهِ بِالْقَصَائِدِ الْمُعْشَرَةِ .

ثُمَّ تَلَاهُمَا صَفِيُّ الدِّينِ الْحَلِيُّ ، فَنَظَمَ مِنْ هَذَا النَّوْعِ تِسْعَاً وَعَشْرِينَ قَصْبِيَّةً عَلَى عَدْدِ الْأَحْرَفِ الْمُهَاجَيَّةِ ، وَلَتَزَمَّلَ هَذَا الْعَدْدُ بَعْنَيْهِ فِي نَسْقٍ كُلِّ قَصْبِيَّةٍ فَجَاءَ مِنْ ذَلِكَ - عَلَى حِدْقُولِ الرَّافِعِيِّ - بِالشَّيْءِ الْعَجِيبِ . وَقَدْ مدَحَ الْحَلِيُّ بِقَصَائِدِهِ تِلْكَ السُّلْطَانَ الْأَرْتُقِيَّ ، الْمُنْصُورَ ، نَجَمَ الدِّينَ ، أَبَا الْفَتْحِ . وَلَذِلِكَ تَعْرُفُ بِ«الْأُرْتُقِيَّاتِ» . وَمَطَلَّعُ الْقَصْبِيَّةِ الْأُولَى :

أَبَتِ الْوَصَالَ مَخَافَةَ الرَّقْبَاءِ وَأَنْتَكَ تَحْتَ مَدَارِعِ الظَّلَمَاءِ  
أَصْفَتَنِكَ مِنْ بَعْدِ الصَّدُودِ مَحْبَةَ وَكَذَا الدَّوَاءُ يَكُونُ بَعْدَ الدَّاءِ  
ثُمَّ خَتَّمَ الْإِجَادَةَ بِهِ .

وَحَاوَلَ عَدْدٌ مِّنَ الشَّعَرَاءِ أَنْ يَنْهِيَ هَذَا الْمَنْهِجَ بَعْدَ الْحَلِيِّ . وَكَانَ مِنْهُمْ أَبُو  
جَعْفَرِ الْأَلْيَرِيِّ الْأَنْدَلُسِيِّ<sup>(٢)</sup> - وَهُوَ مَعَاصِرُ الْحَلِيِّ - وَلَمْ يَلْتَزِمْ إِلَّا حِرْفَ الدَّالِّ .  
وَمَا قَالَ :

دَفَاعٌ لِمَكْرُوهِ أَمَانٍ "لَحَائِفَ سَحَابٌ لَسْتَجِدُ هَلَاكٌ لَمُسْتَعْدِي  
دَوْرَوبٌ عَلَى الْخَسْنِيِّ عَفْوٌ لَمَنْ جَنِّ مَثِيبٌ لِمَنْ أَنْتَيِّ قَصْدٌ"<sup>(٣)</sup>  
وَذَكَرَ الْمَقْرَبِيُّ قَصْبِيَّتَيْنِ مَسْدَسَتَيْنِ فِي الْمَدِيْعِ النَّبَوِيِّ ، الْأُولَى لِمُحَمَّدِ بْنِ  
الْعَفِيفِ الْإِبْيَحِيِّ الْحَسَنِيِّ وَمَطَلُّعُهَا :

(١) انظر ديوان ابن دريد - صنعة محمد بدر الدين العلوي - طبع بلنة التأليف والترجمة ، مصر ١٩٤٦ في ص ١١٥ وما بعدها .

(٢) وردت سيرته في نفح الطيب ٣٥/٢ طبعة المطبعة الأزهرية المصرية سنة ١٣٠٢ هـ .

(٣) وردت (دورب) على هذه الصورة ، ويخيل اليها أنها (دَوْرَوب) ٤٢/٢ .

اللهَ أَحْمَدُ (أَحْمَدًا) إِذْ يَسْرِأ  
أَنْوَارَهُ كُلَّ الْعَوَالِمَ تَمَلَّأ  
بَسَدْرٍ بَدَا مِنْ نُورٍ يَتَطَلَّب  
بَرَّ وَبِرْهَانَ جَلَّ يَتَقَلَّب  
.

والثانية للشاعر نفسه ، وأولها «أحسن بطلعة أحمد هي أضوا»<sup>(٢)</sup> .  
وساق المقربي قصيدة أخرى من هذا اللون للشيخ أبي عبدالله بن عمـران في  
 مدح الرسول - صلى الله عليه وسلم - وفيها يذكر الشاعر في أول كل بيت حرفاً  
 من حروف المعجم منطوقاً به ، وهو في الوقت ذاته جزء من تعلياته .

من أبيات هذه القصيدة :

مِدَّحِي وَمَا أَنَا فِي مَقَامِي هَادِي  
وَبِذَلِكَ الْحَمَاءُ الْكَرِيمُ لِيَادِي  
وَجَعَلَتْهُ يَوْمَ الْمَعَادِ مَعَادِي<sup>(٣)</sup>  
أَلْفُ ، أَبْيَا خَيْرَ الْبَرِيَّةِ هَذِي  
بَاءُ ، بَاهُ أَظْهَرَتُ صَدْقَ مَحْبَنِي  
تَاءُ ، تَخَذَّلْتُ وَسِلَةَ مَا حَكَتْهُ

وإذا كان عدد من الشعراء اقتصر على حبك القصيدة في كل من أوائل أبياتها  
 وأواخرها ، فإن هناك شعراء آخرين باللغوا في الحبـك فجعلوا أطراف البيت الأربعـة  
 محبوكة بحرف واحد .

من ذلك قول أحدـهم

وَوَادِي بِهِ الْفِيْدُ الْحَسَانُ قَدْ اسْتَوْدَأَ  
وَدَانُوا بِهِ مِنْ مَهْجَنِي فِي الْهَوَى حَوَوْدَا<sup>(٤)</sup>  
وَوَرَدُ ظَبَاءُ الْحَيِّ فِي ظَلِهِ ثَوَوْدَا<sup>(٥)</sup>  
وَلَوْدَا وَعَنْ عَهْدِ الْمَحِينِ مَالَوْدَا<sup>(٦)</sup>  
وَطَبِيعِي أَنَّ الْمَعْنَى قَدْ ضَحَى بِهِ وَأَرْبَقَ عَلَى مَذْبِحِ هَذَا الْفَنِ الرَّخِيْصِ .

(١) نفح الطيب ٤٥٨/٤ .

(٢) المصدر السابق ٤٦١/٤ .

(٣) هذا اللون من النظم يشبه ما ينشده بعض العامة على سبيل التفكـهـة والتعلـمـ ، حيث يضمـونـ كلـ حـرـفـ من حـرـوفـ المـجـاهـ مـطـلـعاـ ، ثم يركـبونـ منهـ كـلـمـاتـ فـيـ الفـزـلـ ، أوـ المـجـاهـ ، أوـ النـصـيـحةـ  
 وماـ إـلـيـ ذـلـكـ .

## الفَصْلُ الثَّامِنُ

### الشِّعْرُ الْهَنْدِسِيُّ

هذه التسمية مبتدعة ، لم يقل بها أحد من القدماء أو المعاصرين . ولكنها — مع الدكتور عانوفي — متفقة مع شكل الشعر الذي نسعى إلى دراسته .

ولقد حداانا إلى التسمية ما وجدناه من أشكال هندسية كالدائرة ، والمثلث ، والمربيع ، والمخمس ، والمعين ، وما إلى ذلك : وفي هذه الأشكال نشرت مقطوعات أو قصائد على صورة هندسية معينة . لذلك قلنا : إن هذا الشعر هندسي حاولنا أن نستقصي بواكيير هذا اللون ، لعلنا نصل إلى معرفة الذين ابتدعوه ، وافتوا به ، أو أطلقوا عليه تسمية ما ، ولكننا لم نصل إلى شيء . وكل ما عثرنا عليه لا يتعدى مقالة صغيرة كتبها الأب لويس شيخو في مجلة الشرق عام ١٨٩٩ في المجلد الثاني والعدد العاشر ، ادعى فيها أن ابن الأفرينجية<sup>(١)</sup> الحلبي كان مبتدع لهذا اللون وجاء بعده باحث آخر هو الدكتور أسامة عانوفي<sup>(٢)</sup> فنقل ما جاء به شيخو في دراسته الممتازة المسماة «الحركة الأدبية في بلاد الشام في القرن الثامن عشر»<sup>(٣)</sup> .

ونقف نحن من ادعاء شيخو على الحيداد ، فلا نوافق ما جاء به لأن أخباراً عدة لم تبلغ الصحة العلمية وصلتنا ، ومؤداتها أن هذا الفن أقدم مما ظنه الأب لويس شيخو .

(١) يسميه الأب لويس شيخو ديده كوزا ويرفع نسبة إلى الصليبيين .

(٢) أحد الأساتذة الأجلاء في كلية الآداب والعلوم الإنسانية في الجامعة اللبنانية في بيروت .

(٣) صدر الكتاب في سلسلة «منشورات الجامعة اللبنانية - قسم الدراسات الأدبية»

ولا نستطيع الركون إلى قول الأب المحرر الباحث لأنه لم يشر إلى المراجع والمصادر التي اعتمد عليها ليقول قوله تلك ، واكتفى بطرح الفكرة في مقالته طرحا سريعا دون أن يدلل على صحة ما يقول بالدلائل الموضوعية .

ومهما يكن مبتدع الشعر الهندسي ، ومهما يكن تاريخه ، فإننا وجذناه على صنوف وأشكال كالدائرة ، والثلث ، والربع ، والمستطيل ، والمعين .

فالدائرة لها مركز ، وفي هذا المركز حرف من الحروف ، ومن هذا الحرف يتتدىء البيت ، وإلى هذا الحرف ينتهي البيت . فهو إذن من ألوان الشعر المحبوك من طرقه .

والدواير على أنواع ؛ منها : الدائرة المركبة ، ومنها : الدائرة البسيطة .

وشعر الدائرة المركبة يتطلب رسم دائرة أصلية كبرى ، وحولها على المحيط دواير صغيرة ، وعلى حواف هذا الدائرة الكبيرة والصغرى يمر البيت ابتداء وانتهاء ، ليعود من جديد منطلقا من المركز إلى الدائرة الصغيرة الثانية ثم ينتهي إلى الكبيرة في مركزها .

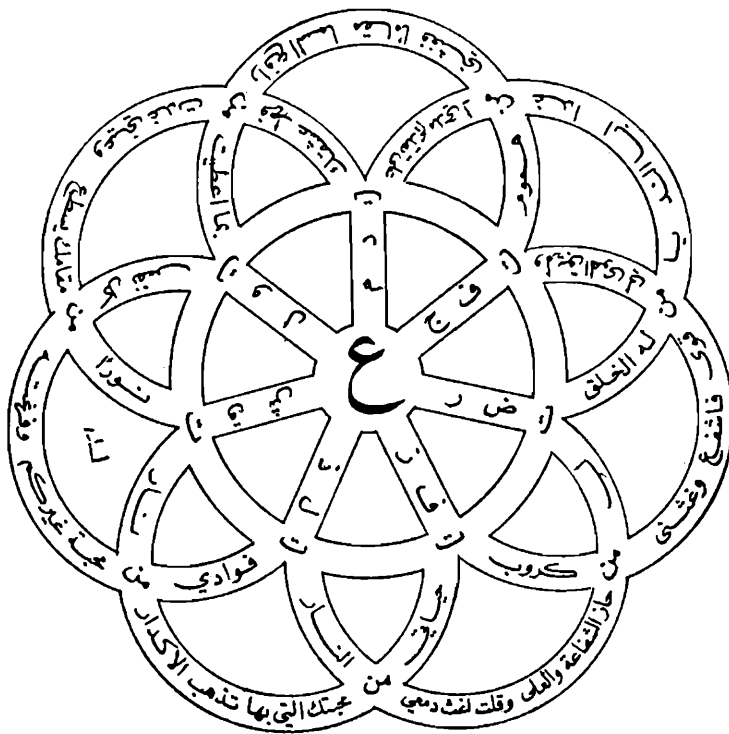
ويختلف عدد الأبيات باختلاف عدد الدواير ، فكلما كثرت الدواير طالت القصيدة ، والعكس صحيح .

### وهذه أبيات دائرة

وعيني غدت من فرط عشقك تدمع  
أبا الند يا من له الخلق تضرع  
وقلت أغث دمعي من النار تلذع  
وفرغته من كل نفس تولع  
مقاما فغبني من هموم تفجع  
فأشفع وغضني من كروب تفزع  
بها تذهب الأكدار منا وتقشع

- ١ - عشقت نورا من مقامك يسطع
- ٢ - عمدت على تقديم مضحى لمن غدا
- ٣ - عرضت لمن حاز الشفاعة والعلى
- ٤ - عذلت فؤادي من حبة غير كرم
- ٥ - علوت بما أعطيت من رافع السما
- ٦ - عجفت ولم يُبُقِّ الهوى لي من قوى
- ٧ - عزفت حياني من محبتك التي

ومن تأمل هذه الدائرة المركبة تبدو لنا الملاحظات التالية :



- ١ - كل بيت يبتدئ بحرف العين وبه ينتهي .
- ٢ - نهاية كل بيت معكوسة في مطلع الذي بعده .
- ٣ - عكس بداية البيت الأول تتفق وقافية الأخير .
- ٤ - هذه القصيدة تصالح أن تكون دائرة سباعية .

\* \* \*

وهاتان دائرتان مركبتان ، أكثر تعقيدا من الدائرة المركبة السابقة ، يقال أن ابن الأفرنجية نظمهما في المدح .

وطريقة قراءة كل منها على الشكل التالي :

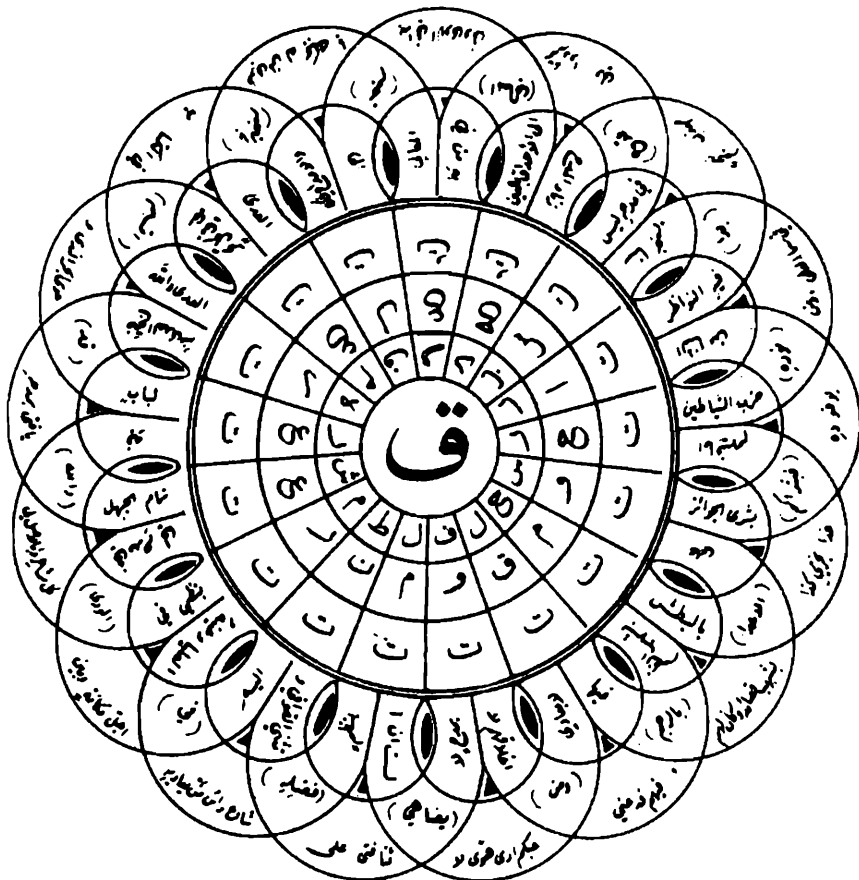
كل بيت دويرة صغيرة يبتدئ من مركز الدائرة الكبيرة ، وينتهي شطروه الأول في قوس دويرته ، ثم يتوجه صعدا إلى مركز الدائرة ، حيث ينتمي البيت هناك كما بدأ ، وتقرأ الألفاظ التي طبعت باللون الأحمر مرتين لأنها مرت في دويرتين صغيرتين . أما نص القصيدة الأولى فهو الآتي (ولا تخلو الأبيات من اختلال في الوزن وتهافت في المعنى) :

وأقسِم لي في كل بحر تعمّقْ  
ب بالنجم والأمداحُ فيك تلتفَّتْ  
بحبك يا نجم المعالي تعرّقْ  
معالي إلى الأحداث بالعين تحدقْ  
ولي قدح في مرجه ليس تُسبَّقْ  
لنجم بدا فيه النواظـر تارقْ  
ومن نوره حزبُ الشياطين تُخْرـقْ  
فبشرـاكم بشرى الجواـئـر توـسـقْ  
تجزـى كـذا الأـعـداـءـ بالـبـطـشـ تـمـحـقـ  
وكان لهم بالـرـجـمـ فيها تـقـلـقـ  
فـدـعـنيـ وـمـنـ أـخـلـاقـهـمـ لـاـ تـوـفـقـ  
هـوـيـ لـاـ يـضـاهـيـ لـسـتـ إـنـ أـتـمـلـقـ

قرعتُ لـبـابـ قد حـوى أحـمـرـ النـدىـ  
قـهـرـتـ العـدـىـ وـالـلـهـ أـقـسـمـ فـيـ الـكـتاـ  
قـعـتـ العـدـىـ بـالـنـجـمـ طـوـبـيـ لـمـ لـهـ  
قـفـلـتـ إـلـىـ نـجـمـ بـدـاـ فـيـ الـمـوـىـ وـفـيـ الـاـ  
قـرـعـتـ بـهـ مـنـ فـيـ الـمـعـالـيـ تـمـرـدـواـ  
قـدـحـتـ زـنـادـ المـدـحـ قـدـحـ مـهـذـبـ  
قبـسـتـ سـنـاـ نـجـمـ بـدـاـ فـيـ سـماـ الـعـلـىـ  
قـرـأـتـ اللـنـاـ مـنـ نـورـهـ بـوـفـوـدـهـ  
قـرـحـتـ أـمـاـقـيـمـ فـبـشـرـاـكـمـ غـداـ  
قـسـوـتـ عـلـىـ الـأـعـدـاـ بـشـهـبـ قـصـائـدـ  
قـحـمـتـ بـشـهـبـ النـظـمـ بـالـرـجـمـ فـيـهـمـ  
قـلـفـتـ لـإـبـعـادـيـ وـمـنـ حـبـكـمـ أـرـىـ

على فضله ثني القوافي وتنطق  
يعاديه في العليا وعينه ترمي  
وبين الورى في مدحه لي تعشقُ  
وبالأصل لي والله فيه تعرقُ  
بمدحه قد ضَجَّ العدى منه ترهقُ

فجوت بعدح لا يضاهي ثنا فتى  
قلمت بنظم فضلها شاعر ، رأس من  
قطنت اليه في أجل مكانة  
قمرت بنظمي في الورى كل شاعر  
قشت تمام الجهل والله يا فتى  
فرععت .....



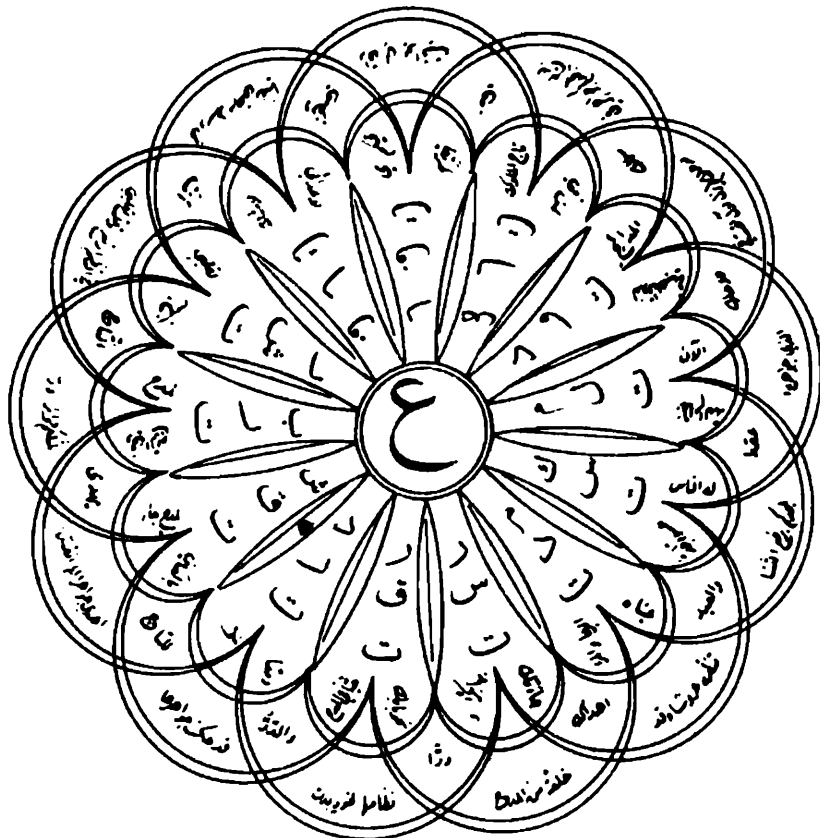
وأما أبيات الدائرة المركبة الثانية فهي :

وقلت لقلبي أنت لا شك تُرفع  
مقبما ونظمي فيكم يتفرع  
يواقيت في تاج الملوك ترتصع  
جواهرُ في سلك المدائح تُودع  
لآلِ أضَتْ في مدخلك الآن تلمع  
جواهره عقدا له الناس تسکع  
يرفع الثنا والعبد عيناه تدمع  
عروساً وقد أهداك جاءتك تسرع  
من المدح درا نحو يابك تقرع  
نحو بدت والدر دمعا تُردع  
جواهرها للناتج بالعين تُقشع  
لها نفس يهدى وفي الربع تربع  
دواير در الناتج فيكم تُشرع

عبرت مدح اللاتج في النظم أربع  
عرضت لقلبي أنت في وسط مهجي  
عشرت لأعداني ونظمي راق لي  
عرفت طريقاً في بديع لمجدكم  
عصرت لمن في سلك مدحك لم يزل  
عدوت لذوق الصبّ في مدحك الذي  
عملت نظام الدر عتقداً لمجدكم  
عكست حسوداً جدًّا والعبد نظمه  
عمدت الرجا والمرء أهداك خلقة  
عرضت بها بكرأً ودرأً نظامها  
عِرْفَتْ حِيَاً في المدح والدر قد حكت  
عدرت بها لللاتج أهدي جواهرأ  
عشقت مدح جاء يهدي مثلكم  
..... عبرت

أما الستان المركبان من الألفاظ الحمر فهما :

النـاج أنت ونظمـي في سـلك مـدخلـك عـقدـا  
والعبد أهـدـاك درـا والدر للـنـاج بـهـدى



وهذه أمثلة للأشكال البسيطة .

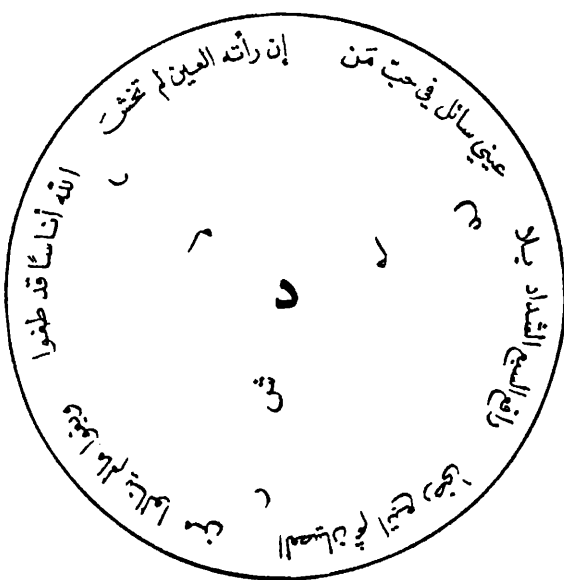
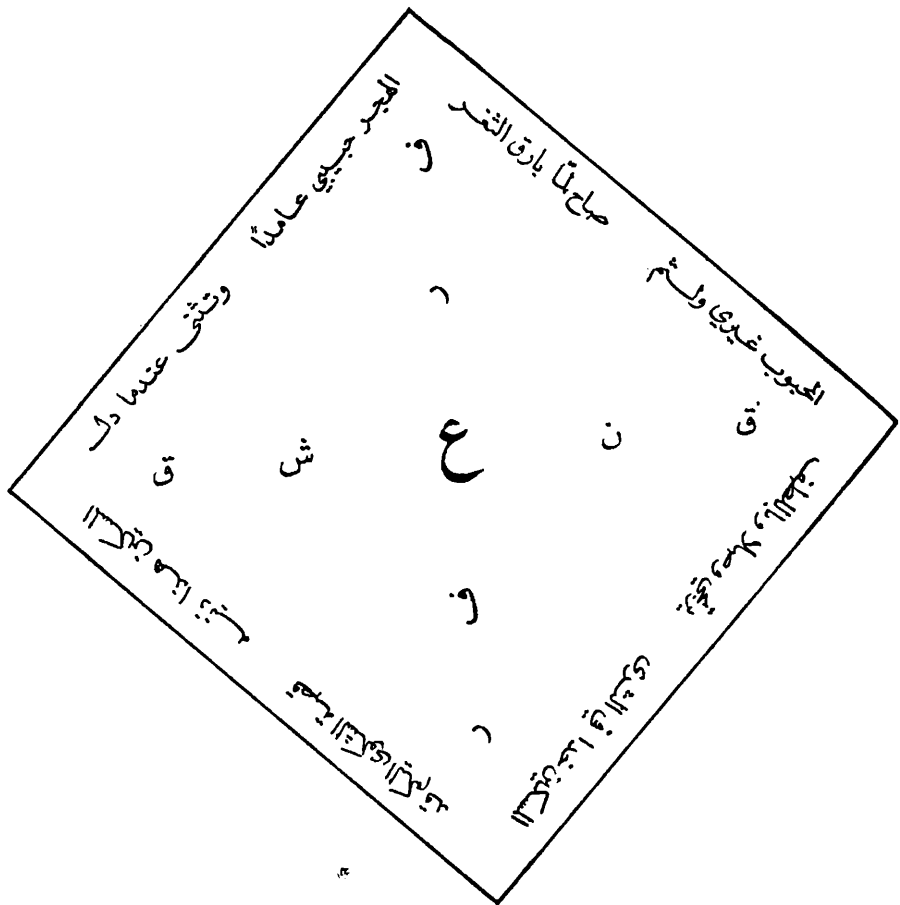
وتحافظ أن الأبيات الثلاثة التالية أمكن رسمها في دائرة في مثلث متساوي الأضلاع .

والأبيات هي :

دمع عيني سائل في حب من  
إن رأته العين لم تخش رمد  
دمر الله أناسا قد طفنا  
وبغوا مالم ينالوا من رشد  
دشر العصيان ثم اتبع رضى  
رافع السبع الشداد بلا عمد  
وهذه أبيات ترسم مربعا ودائرة . وأبياتها هي :

عشق المسكين هذا ذنبه  
قصة الشكوى اليكم قد رفع  
عفر المسكين خدا في الثرى  
يرنجي وصلا وباللطف قنع  
عن المحبوب غيري ولثيم  
صاح لما بارق الثغر فرع  
عرف المجر حبيبي عامدا  
وتشى عند ما دل قشع  
عشق ...





## الفصل التاسع

### ألوان أخرى من البَرَاعِ

إن الألوان المستحدثة في هذين العصرين ولا سيما في الألاغيب الفظية كثيرة جداً ، حتى ليعجب الإنسان في عصرنا كيف خطرت في بال أولئك الناس هذه الخواطر ، وكيف صبراً على نظم مثل هذه الألوان .

وقد يقول قائل : إن الفراغ القاتل الذي عاشوا فيه كان جديراً بأن يدفعهم إلى مثل هذه القشور .

ولا شك أن جميع ما نظموه ليس شعراً في المعنى الصحيح للشعر ، وإنما هو رصفٌ لكلمات تتطبق في جملتها على بحر عروضي معين ، وإن لم تحمل معنى أو فكرة .

وهذه أمثلة متعددة نكتفي بوضع عناوين لها عن شرحها .

#### القصيدة المرسلة (الخالية جميع حروفها من النقاط) .

الحمد لله الصمد حال السرور والكمد  
الله لا إله إلا الله مولاك الصمد  
أول كـلـ أـلـ أـصـلـ أـصـلـ أـصـلـ  
الـسـوـاـسـ الـآـلـاءـ وـالـآـ رـاءـ عـلـمـاـ وـالـمـدـ  
الـحـوـلـ وـالـطـوـلـ لـهـ لـاـ درـعـ إـلـاـ مـاـ سـرـدـ

كُلْ سواه هالـك لا عَدَدْ ولا عَدَد

### القصيدة المعجمة (كل حروفها منقطة)

في قضيضٍ تُبَيِّنِي خَشِينِ  
غَبَّ بَيْنِ فَتَّ في غَبَّنِ  
ضَغَنِ بَيْنِ تَجْبَنِي  
شَبَّ في بَيْتٍ نَخْبَةٍ فَبُنِي  
يَنْقُسِي شَيْنِ ضَفَّةٍ بَعْنِي

بَيْنِ جَنْبِيَّ شَفَّةٍ خَسْتَ  
فَضَتْ جَفَنِي بِيقْظَةٍ ثَبَتَ  
بِي شَقِيقٍ يَغْيِبُ غَيْبَةً ذَي  
شِيجٍ فَنِ ، فَنِي شَنْشَنَةٍ  
يَنْقُسِي زَبَنِ جَنَّةَ جَنِيَّتَ

### اهمـال كـامـة واعـجـام اخـرى

تـنـجـزـ الـوـعـدـ فـشـفـيـ الـعـلـلاـ  
نـفـذـتـ أـحـكـامـهاـ بـيـنـ المـلاـ

لـاـ تـفـيـ الـعـهـدـ فـشـقـيـنـيـ وـلـاـ  
تـقـضـيـ أـحـكـامـ بـغـيـ ، طـالـاـ

### اهمـال عـرـفـ واعـجـامـ آخـرـ

لـبـلـةـ مـنـهـ غـلـيلـ  
قـلـتـ لـيـ صـبـرـ جـمـيلـ  
مـنـكـ يـاـ غـصـنـاـ بـمـيـلـ  
سـبـدـيـ رـقـ لـذـلـيـ

وـنـدـيـمـ بـاتـ عـنـدـيـ  
خـافـ مـنـ صـنـعـ جـمـيلـ  
قـرـةـ لـيـ مـيـلـ قـلـبـ  
سـبـدـيـ رـقـ لـذـلـيـ

### النـسـةـ شـعـرـ

كتـبـ المـعـرـيـ :

« أصلحـتـ اللهـ وـأـبـقـاكـ ، لـقـدـ كـانـ مـنـ الـوـاجـبـ أـنـ تـأـتـيـنـاـ الـيـوـمـ إـلـىـ مـنـزـلـنـاـ  
الـخـالـيـ ، لـكـيـ يـحـدـثـ لـيـ أـنـسـكـ ، يـاـ زـيـنـ الـأـخـلـاءـ فـمـاـ مـثـلـكـ مـنـ غـيـرـ عـهـداـ أوـ  
غـفـلـ . »

وـهـذـهـ الـكـلـمـاتـ تـخـرـجـ مـنـ بـحـرـ الرـجـزـ الـمـجـزوـءـ ، وـتـشـتـمـلـ عـلـىـ أـرـبـعـةـ أـبـيـاتـ فـيـ  
رـوـيـ الـلـامـ . وـتـكـتـبـ الـأـبـيـاتـ عـلـىـ الصـورـةـ التـالـيـةـ :

أصلح لك الله وأب  
واجب أن تأتينا الـ  
ـخالي لكي يحدث لي  
ـلاء فـما مثلـك من غـفل

وإذا كان المعري قد فتح هذا الباب مـتعـمـداً أو غير مـتعـمـدـ ، فإنـا لا نـشكـ  
ـفي أنه قـصدـ إـلـى إـظـهـارـ بـراـعـةـ ، أو تـزـجـيـةـ فـرـاغـ . لـكـنـ المشـكـلةـ فيـ اـتـخـاذـ مـثـلـ  
ـهـذـاـ عـمـلـ جـزـءـاـ مـنـ الـعـمـلـيـةـ الشـعـرـيـةـ ، وـالـخـلـقـيـ الـفـنـيـ ، وـالـبـرـاعـةـ الـأـدـبـيـةـ .

### أجناسُ الغريب

أخـيـ أـجيـءـ بـقـيلـ ثـقـيلـ  
ـكـلامـ كـلامـ وـيـاءـ وـنـاءـ  
ـيـسـنـيـ بـنـيـ بـأـنـيـ بـانـيـ  
ـيـفـيدـ بـقـيـدـ بـعـودـ يـعـودـ  
ـيـحـدـ بـحـدـ يـقـدـ بـقـدـ  
ـأـخـالـ إـخـالـ بـقـولـ تـقـولـ  
ـتـرـيـدـ يـزـيدـ كـلـامـيـ كـلـامـيـ  
ـكـثـيرـ كـبـيرـ مـعـينـ مـعـينـ

### أجناسُ المـلـفـقـ

لـآـلـيـ بـحـورـ أـمـ بـرـوقـ نـحـورـ  
ـفـوـاتـ نـحـورـ مـنـ فـوـاتـ حـورـ  
ـفـيـافـيـ فـنـائـيـ فـيـ سـيـاقـ طـرـيـعـ  
ـمـسـاقـ طـرـيـعـ فـيـ مـسـاقـطـ رـيـحـ  
ـمـجاـلـ سـعـودـيـ فـيـ مـجـالـسـ عـودـ

لـآـلـيـ ثـغـورـ أـمـ بـسـورـ تـشـفـ عـنـ  
ـسـمـاـ لـثـمـهـاـ عـنـ فـيـاـ هـفـيـ عـلـيـ  
ـنـأـيـ الحـبـ فـاشـتـدـ الجـوـيـ بـيـ فـصـرـتـ فـيـ  
ـأـلـاـ فـابـعـشـواـ لـيـ نـفـحةـ وـانـظـرـواـ إـلـىـ  
ـمـقـاتـلـ بـهـلـدـيـ عـرـفـ مـعـرـفـهـ إـلـىـ

(1) كتاب ألف باء ليوسف محمد البلوي ١١/١

وكم مقعد قد قام مذ شد سمعه مناطق عود من مناطق قعود<sup>(١)</sup>

### ترَاوي الآخر مع ما قبله

بني استقم فالعود تنمو عروقه  
إذا نفع الحرص المذل ولكن فني  
وعاصي الهوى المرادي فكم من محلق  
قوياً ويفشاه إذا ما التوى التوى

\*\*\*\*

ومن ذلك

لا ترد من خيار دهرك خيراً  
رافق كالحباب يعلو على الكا  
عذبُت في النفاق ألسنة القو  
بعيد من السراب الشراب

\*\*\*\*

ومن ذلك

أواري أواري والدموع تبينه  
فلا تعذلوا من غاب عنه حبيبه  
وكم رُمت إطفاء اللهيب وقد وَقَدَ  
فمن فقد المحبوب مثل حبيبه فقد فقدَ

\*\*\*\*

ومن ذلك قول القطب السالمي عبد الله بن حميد :

أقول لخلّي أُوقد النار إنني أريد اصطلاء ثم قام وقد وَقَدَ  
فأجازه ابن عمّه محمد بن شيخان – وهذا ما كتبه بخط يده الإمام الحارثي  
في الكويت :

فأصلتى الحشا جمرا فقلت لعله تفقد ما يشكو فقلت فقد فقد

(١) سلافة العصر لابن معصوم ص ٤٥٤ والشاعر هو حاتم بن أحمد الأهدل الحسيني .

كُلَّ كَامِسَةٍ تَبْدَأُ بَعْدَيْ  
عَسَى عَلِمْتَ عَذْرِي عَفْتَ عَنْ عَقْوَبَيْ

## ظَادَ فِي كُلِّ كَامِسَةٍ

فَظَلَّلَتْ أَوْقَطْهَا لِتَكْظِيمِ غَبْرَظْهَا  
ظَمَانَ أَنْتَرَ الظَّهُورَ لِوعْظَهَا  
لِأَظَاهَرِنَ لَحْظَهَا وَلَحْفَظَهَا  
ظَفَرَ لَدِيْ غَلْظَ الْقُلُوبِ وَفَظَهَا

ظَنَتْ عَظِيمَةً ظَلَّمَنَا مِنْ حَظَهَا  
وَظَعَنَتْ أَنْظَرَ فِي الظَّلَامِ وَظَلَهَا  
ظَهَرَيْ وَظَفَرَيْ ثُمَّ عَظِيمَيْ فِي لَظَى  
لَفَظِي شَوَاظَ أوْ كَشَمَسَ ظَهِيرَةً

## النُّونُ فِي كُلِّ كَامِسَةٍ

وَانْصَحَّ فَإِنَّ الدِّينَ نَصْحَ نَصِيحَ  
وَأَعْنَ بَنِيلِكَ مِنْ أَعْانِكَ وَامْنَ

نَزَهَ لِسَانِكَ عَنْ نَفَاقِ مَنَافِقَ  
وَتَجَنَّبَ الْمَنَكِدَ لِلنَّدِي

## الشِّعْرُ ذُو الْحُرُوفِ الْمُقْطَعَةِ

أُودُّ وَأُورَدَهُ وَرَدَّ وَدُودَ

إِذَا زَارَ دَارِيْ زَوْرَ وَدَوْدَ

• • •

## الشِّعْرُ ذُو الْحُرُوفِ الْمُوْسُوْلَةِ

فَلَقَدْ قَسَا قَلْبَا فَلَا يَتَلَطَّفُ

سَلْ مَتَلَفِي عَطْفَا عَسَى يَتَعَطَّفُ

## التَّوْجِيهُ بِأَسِمَّاءِ كَتَبٍ

كَشَافَهَا مِنْ غَيْرِ مَا إِلَبَاسٌ (١)  
إِتقَانَهُ يَقْصِدُهُ بَيْنَ النَّاسِ (٢)

أَضْحَى لِمَشْكَاةِ الْعِلُومِ مُحرَرا  
وَلِدِيهِ مَفْتَاحُ الْعِلُومِ فَمَنْ يَرِمْ

(١) مشكاة العلوم لعله المشكاة لأبي جعفر الطحاوي ؛ الكشاف الزمخشري .

(٢) مفتاح العلوم للسكاكيني ؛ الإتقان في علوم القرآن للسيوطى .

وبصدره مُعْنٌ وكافي كل ذي  
درر المداية من بحار علومه  
لا زال يسبقي فوارس فضله  
لكن عجزي عنه أقعلني وليس ملقد مجرى ذوى الأفراس (٤)

## تعريف الألفاظ العَامِة

إنّ عقلي حار فيهم واندهش  
مدخلٍ في كل قلب ومَحَشٌ  
فأنا المُمُوقَع نفسي في البَلَشِ  
سلبت بالدَّلَل عقلي والوراث  
في صفا مَرَأَةٌ مَرَأَةٌ غِيشٌ  
لو سقى المنعيش منه لانتعش  
عندِي الماءَ وفي أقوى العطشِ  
ربما حلَّتْ إِذَا المفتَشِ  
عندما زاد هِيَامي وَطَفَشَ  
فأُلْتَنِي الرُّوضُ مُخَضلاً بِرَشَّ  
جال في صدرك بيعي وانتقض  
لَسَعَ الأَحْشَاء مِنِي وَتَهَشَّ

لا تلومي في وُلُوعِي بالحبَّشِ  
كيف لا أصبو اليهم ولم  
ملكوا رِقِي بِمِلْكِي رَقْهَمِ  
وبيروحي منهَمْ أنسِيَة  
ذات خد مذهب ليس يُرَى  
و Flem عذب حلا مرشفه  
ما إلى الورِد سبيـل وأرى  
إن تُحرّم قربها بنتُ اختها  
نلت منها في خفاء قُبْلَة  
فجَرَتْ أَدْمَعُهَا في خَدَها  
ثم قالت هـكـذا يا سـيدـي  
فاعتـرـاني لـاعـجـ من قولـهـا

(١) المغني : لعله مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج لشمس الدين محمد الشربيني ت ١٥٦٩/٥٩٧٧ وهو في الفقه الشافعي ، أو مغني الليبيب لابن هشام ؛ الكافي : لعله الكافي في علمي العروض والقوافي لأحمد بن عباد بن شبيب القناوي القاهرةي ت ١٤٤٤/٥٨٥٩ م؛ الـبـ : لعله لـبـ الأصولـ (ـ مختصر جـمـعـ الجـواـمـعـ لـابـنـ السـبـكـيـ)ـ تـأـلـيفـ زـكـرـيـاـ الـأـنـصـارـيـ تـ ١٥١٩/٥٩٢٥ـ مـ؛ التـوضـيـعـ لـعلـهـ التـوضـيـعـ فـيـ حلـ غـواـضـ التـثـقـيـحـ لـصـدـرـ الشـرـبـيـةـ الـأـصـفـرـ تـ ١٣٤٦/٥٧٤٧ـ مـ فيـ الفـقـهـ الحـنـفـيـ . درـرـ المـداـيـةـ : لـعلـهـ درـرـ الـبـحـارـ فـيـ الفـرـوـعـ لـشـمـسـ الدـيـنـ مـحـمـدـ بـنـ يـوسـفـ بـنـ يـاـسـ الـقـوـنـوـيـ الدـمـشـقـيـ تـ ١٣٨٦/٥٧٨٨ـ مـ فيـ الفـقـهـ الحـنـفـيـ ؛ كـنـزـ : لـعلـهـ كـنـزـ الدـقـائقـ لـلـسـفـيـ - فـيـ الفـقـهـ الحـنـفـيـ - تـ ٧١٠ـ .

(٢) أـسـاسـ : لـعلـهـ أـسـاسـ الـبـلـاغـةـ لـزـعـمـيـ .

(٤) التـعـصـيـةـ لـشـرـفـ الدـيـنـ يـعـيـيـ بـنـ عـبـدـ الـمـلـكـ الـمـصـاصـيـ .ـ مـنـ سـلـاقـةـ الـمـصـرـ ٢٧٣/١

آمنا من كاشع عنا نبش  
طفلة يظلم من فيها خدش  
جال في ريحانها طَلُّ الغَبَش  
فاحتواها الشبه منه واحتوش  
صحن خديها وخدبي قد طرش  
برحت تُمْزِج بالنصح الفشش  
دُمْلي منها لأنني ما انتكش  
هذه الكربة عن قلبي تُفَقَّش<sup>(١)</sup>

طالما بَيْتُ بِهَا فِي غَبَطَة  
والي يسراي آخرى مثلهما  
كاعب هيفاء راقت خضررة  
سمة الظبي حونها واسمها  
يعتها لا عنْ رضى والدمع في  
فتنة الأولاد والزوجة ما  
ذهب تلك وأمما هذه  
رب دَبَّرْتُني ولاطفي عسى

### التطريز

وهو لون تفنن به المتأخرون ، وقصدوا به أن يجعل الشاعر حروف أوائل الأبيات تشكل اسمًا معينا .

فإذا أراد تطريز اسم «أحمد» مثلاً جعل الحرف الأول من البيت الأول ألفا ، وجعل الحرف الأول من الثاني حاء وهكذا . كقول عبد القادر الطبراني المكي<sup>(٢)</sup> :

|                                                                                                                         |                                                                                                               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سلامه كان لي في الحال توديعا<br>قد رصعته لآلی الثغر ترصيعا<br>على الوداد له ما زال مطبوعا<br>فأنجع الفكر تأصيلا وتفريعا | أستودع الله ظيبا في مدبتكم<br>حلو المراشف إلا أن مبسمه<br>مهفهف القسد إلا أن عاشقه<br>دنوت منه فحاباني بمنطقه |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

وكقول الأمير نظام الدين أحمد بن محمد معصوم الحسيني<sup>(٣)</sup> مطرزا بخديجة :

خلت خال الخد في وجته نقطه العبر في جمر الغضا

(١) الأبيات لعبد العزيز بن محمد الزرمي الشافعي المكي . انظر سلالة العصر ١٨٩/١

(٢) سلالة العصر ٤٩/١

(٣) انظر ترجمته في سلالة العصر ٢٠/١ .

دامت الأفراح لي مذ أبصرت  
يتنى القلب منه لفتة  
جاهل رام سلوا عنه إذ  
هامت العين به لما رأت

مقلني صبح محبا قد أضا  
وبهذا الحظ للعين رضا  
حظر الوصل وأولاني النضا  
حسن وجه حن كنا بالأضا<sup>(١)</sup>

• • •

---

(١) وفي المصدر ذاته تجد نظريزا كثيرا في «أحمد» و«غريبة» في الصفحتين ٤٩ و٥٦ و٦١ و٦٣ و١٩١ و١٩٢ .



القُسْمُ الثَّانِي

الْمَعَيَّانِي الشِّغْرِيَّةُ لِهِتَّخَذَّةٍ



## الشعر الديني

يلفت نظر الباحث في أدب هذين العصرین كثرة المؤلفات في الموضوعات الدينية كثرة بالغة ، حتى لم يمكن أن يقال – مع شيء من التسامح – : إن جميع المؤلفات كانت في الشؤون الدينية – الإسلامية – على اختلاف موضوعاتها ، وفروعها .

وقد لا تكون مخطئين كل الخطأ إذا قلنا : إن المكتبة العربية التي ورثناها من هذين العصرین كانت دينية محضًا ، وإن سمة العصرین الأولى هي السمة الدينية .

ولا أدل على ذلك من ذلك دراسة ما احتوته الكتب المعنية بأسماء المؤلفات ككشف الظنون لحاجي خليفة ، أو مفتاح السعادة لطاش . كُبُري زادَة ، فهي برهان قاطع على صحة ما نذهب إليه .

وربما تبادر إلى الخاطر سؤال : ما الذي كان يدفع العلماء إلى هذا الاتجاه ؟ وما الذي حداهم بسلوك هذا المنهج ، علما بأن مؤلفات العصر العباسي تنوّعت موضوعاتها ، وتشتت أبحاثها ، ونبأيت اتجاهاتها ، وانطلقت إلى كل الفنون والعلوم والأغراض ؟ هل زاد إيمان الناس إلى درجة جعلتهم ينسون كل شيء إلا ما اتصل بالدين وخدمته ؟ أو هل سدت في وجوههم أبواب الأبحاث الأخرى حتى عكفوا على هذا اللون ؟ أو هل نسبت قرائحهم ، وجفت عجلانهم حتى

اقتصرت على هذا الجانب ؟ أو أن العصر ذاته بكل ما فيه من عوامل وعناصر كان يسوقهم إلى هذا السبيل ؟ أو أن هناك سراً آخر ؟

ويختل علينا أن الجواب عسير ، وأن الاقتصار على تعنيف واحد فيه كثير من التحيز ، وأن الجزم بجواب واحد فيه كثير من اعتداد . ويرجع في ذهتنا أن من أسباب نشوء هذه الظاهرة طبيعة المؤلفات العربية ، وعوامل أخرى خارجية .

فالعلوم التي جدت ونشأت بعد انبلاج فجر الإسلام كانت في أصلها تهدف إلى خلمة القرآن والشريعة الإسلامية كالنحو ، والصرف ، والبلاغة ، والفقه ، والأصول ، والفرائض ، والتوجيه ، والنقد ، وما إلى ذلك .

كذلك فإن كثيراً من التراث العلمي والفكري والفنى قد دمر على أيدي التيار في هجمتهم الرهيبة على بلاد الحضارة والمدنية والثقافة فأحرق في مرو ، وبغداد ، وحلب ، ودمشق ، والعواصم العربية المختلفة التي مرّ بها المتوجهون . فلا غرابة إذن أن يكون النتاج التأليفي بعد الكارثة مصبوغاً بصبغة دينية وأدبية بغية تحصين الشريعة من جهة ، ولأن الكتابة في هذا المجال قد لا تحتاج إلى أصول ومراجع في بعض الأحيان .

وقد يكون تعليل الظاهرة عائداً إلى صبغة البيئة العامة التي كانت عليه آنذاك . فلقد قضى أبناء هذه البلاد على جحافل الفرنجية باسم الدين ، ووقفوا أمام التيار باسم الدين ، وحكم المالكية والشافعية باسم الدين ، ولذلك فإن كل عمل يعمله حاكم أو محكوم ، وكل تصرف يتصرف به فرد أو جماعة يُفسّر تفسيراً دينياً ، ويحكم عليه بحكم ديني ، ويقال عنه حلال أو حرام ، وإن فيه أجرًا أو عقاباً وهكذا ...

وقد يكون السبب كثرة المصائب الطبيعية والسياسية والاقتصادية ، كالحروب المتالية ، ونضوب الأنهر ، وشح الأمطار ، واحتياج الأوبئة والطواوين ، وتلقي المستوى الاقتصادي ودخل الأفراد والجماعات لشدة الغلاء والاحتكار والظلم ،

وفقدان الأمن الداخلي والخارجي ، واضطهاد المحاكم للمحكمين ، وبروز العناصر الأجنبية وتسللها إلى كراسي الحكم ، وسحق المواطنين تحت سنابك المحاكم وأتباعهم ، واضطهاد المثل العليا ، وانتشار الفوضى والشذوذ وألوان المجنون ، وتفسخ المجتمع ، وغير ذلك من مشكلات<sup>(١)</sup> ... كل ذلك دعا إلى العكوف على التأليف الديني ، والإغراق في هذا السبيل ، لإعادة مجده العروبة على الأساس ذاته الذي جعل العروبة تعز في العصور السابقة ، أو للهرب من هذه البيئة التي عم فيها الفساد . والهرب لا يكون في الجسم وحده ، فقد يكون في المشاعر والعواطف . ومثل هذا الهرب يتجلّي في العكوف على الدراسة والتأليف عند فريق ، وفي الضياع والتردد عند فريق آخر .

وقد يكون السبب اقسام المجتمع إلى فريقين كبيرين : فريق أغرق في الملذات وعكف على ألوان المعاصي ، فأدى إلى يقف في وجهه فريق آخر يقف في الطرف المعاكس ، يدعو إلى الدين ، والخلق ، والتمسك بالشريعة والعودة إلى الحادة المستقيمة . وليس أمام الفريق الثاني من سلاح إلا الدعوة باللسان ، والخط بالقلم ، وتحيير الطروس ، وإنشاء الكتب لأنّه لا يملك — في الواقع — غير هذه الأسلحة .

وبعد ، فمهما يكن الدافع إلى كثرة التأليف في الغرض الديني فإن من المسلم به أن هذا التأليف كان ظاهرة العصر ، وسمة عهد المماليك والعثمانيين .

وليس علينا الآن أن نبين قيمة تلك المؤلفات ، فنحكم لها أو عليها ، ونصفها بالابداع أو بالابداع ، أو بغير ذلك ، فمجال الكلام في هذا يكون عند الحديث في حركة التأليف في كتاب ثان مخصص للتراث وحده .

كذلك ، ليس علينا أن نفصل القول في ألوان المؤلفات الدينية لهذه العصور ، واتجاهاتها ، وأساليبها ، وأنواعها بقدر ما يمكننا أن نتحدث عن الحركة الدينية في الشعر العربي الذي نظم في هذه الغاية .

---

(١) راجع فصل البيئة الاجتماعية في هذا الكتاب .

والشعر الديني أقسام : قسم شخص العلوم الدينية بأوزان غالباً ما تكون على بحر الرجز ، وهو من اللون التعليمي ، وقسم اتجه إلى الله - جل جلاله - وهو ما نسميه بالشعر الصوفي ، وقسم ثالث اتجه إلى مدح الرسول - صلى الله عليه وسلم - وهو ما ندعوه بالمدح النبوى .

\* \* \*

## الفَصْلُ الْأُولُ

### الشِّعْرُ الصَّوْفِيُّ

يمسن بنا قبل دراسة الشعر الصوفي أن نتبين معنى الكلمة « الصوفي » والأصل الذي نسبت إليه ، وحقيقة الصوفية ، وعبارات ثلاث كثيرة ما ترد في هذا البحث وهي : **الخلول** ، **الاتحاد** ، **وحدة الوجود** . لنستطيع أن نكون على بيتهنّة ويقين من معنى هذا اللون من الشعر ، وندرك أبعاده ومراميه ، ونقف على أسرار صياغته .

أما الكلمة « صوفي » فقد اختلف في الأصل الذي نسبت إليه اختلافاً كثيراً . وكان لكل فئة دليل على صحة ما ذهبت إليه .

ويبدو لنا أن نسبة الكلمة إلى « الصوف » تقف في طليعة الافتراضات وتلقى من الأصل اللغوي والاصطلاحى القبول التام والرضى الكامل . فالصوف – في حقيقته – مادة تصنع منها الملابس الخشنة ، ويكون لها – من ثم – قدرة على المقاومة من جهة ، وعلى التدفئة من جهة ثانية ، وعلى الوخز إن لم يستشعراً على الجسد ، ليس بينها وبينه حاجز أو فاصل . وبما أن الصوفيين رجال نذروا أنفسهم ل العبادة لله ، والتغافل في سبه ، والسعى الدائم إلى الاتصال به عبادةً أو مناجاة أو تأملاً . فمادة الصوف تساعدهم على عدم الاطمئنان على فراش ، وتجعل جنوبهم تتجاذب عن المضاجع ، فتدفعهم إلى الغاية التي يبتغون

الوصول إليها من عبادات ومناجاة ، وتشعرهم بالتفاوت والخشيشان <sup>(١)</sup> .

وقال ابن عجيبة في تفسير الكلمة ثلاثة أقوال <sup>(٢)</sup> :

أ— إنها منسوبة إلى « الصوفة » لأن الصوفي مع الله تعالى كالصوفة المطروحة ، لاستسلامه لله تعالى .

ب— إنه من « الصفة » إذ جملته اتصاف بالمحاسن ، وترك الأوصاف المنومة .

ج— إنه من « الصفاء » واستشهد بقول أبي الفتح البُشْتِيَّ :

تنازع الناس في الصوف وخالفوا وظنه البعض مشتقاً من الصوف ولست أمنح هذا الاسم غير فني صفا فتصوّفي حتى سُمِيَ الصوفي ورأى آخرون أن الكلمة منسوبة إلى أهل « الصفة » وهم الرعيل الأول من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، أو أنهم منسوبون إلى « الصوفة » — على حد قول القشيري <sup>(٣)</sup> .

وجمع أبو علي الرُّذْباري أكثر هذه المعاني في تعريف الصوفي فقال : الصوفي من ليس الصوف على الصفا ، وأطعم الهوى ذوق الجفا ، وكانت الدنيا منه على القفا ، وسلك منهاج المصطفى <sup>(٤)</sup> .

\*\*\*\*

أما التصوف فقد زادت تعريفاته على الألفين ، وكل منها يتضمن صدق التوجّه إلى الله تعالى . والاختلاف بينها ضئيل ، ولكن أجمعها وأكثرها إحاطة قول ابن عجيبة : « التصوف علم يُعرف به كيفية السلوك إلى حضرة ملك

(١) نفي بالصور المادة المفروضة من صور الأغنام والماعز مباشرة ، لا تلك المسماة بالكمير الذي يكاد يشبه المزير .

(٢) إيقاظ المم من ٦ .

(٣) انظر كتاب « حقائق عن التصوف » للشيخ عبد القادر عيسى ص ١٦ .

(٤) أبو بكر محمد الكلاباني ، التعرف لمذهب أهل التصوف ص ٣٤ .

الملوك ، وتصفية البواطن من الرذائل ، وتحليتها بأنواع الفضائل ، وأوله علم ، وأوسطه عمل ، وآخره موهبة<sup>(١)</sup> ، وقول بعضهم : « التصوف كله أخلاق ، فمن زاد عليك بالأخلاق زاد عليه بالتصوف<sup>(٢)</sup> . »

وإذا أردنا قليلاً من التفصيل في حقيقة المنهج العلمي في التصوف قلنا : إنه يعتمد على صحبة أهل الإيمان والتقوى ، والتفتيش عنهم إن لم يجدتهم في بلده ، ثم معاذه المرشد على السير معه في طريق التخلّى عن العيوب ، والتحلّي بالصفات الحسنة ، وطاعة الله في السر والعلانية ، ثم البدع في تلقى العلم ، والعمل بما تلقى ، ومجاهدة النفس ، وذكر الله الدائم ، ومذاكرة العلماء والصالحين ، والخلوة ، وتكون هذه بالانقطاع عن البشر مدة من الزمن كي يتفرغ القلب من هموم الحياة ومشاكل الدنيا ، ليتفرغ لذكر الله والتفكير في آلامه .

ويفرض الصوفيون على أنفسهم ومربيهم ، أو السالكين معهم ، فروضاً ، أهمها : التوبة من الذنوب ، ومحاسبة النفس ، والخوف من الله ، ورجاء حضرته ، والصدق معه ، والإخلاص له ، والصبر على أحكامه ، والورع ، والزهد ، والرضا بما قسم ، والتوكّل عليه ، والشكر له<sup>(٣)</sup> .

أما الغاية التي يسعى المتصوف إلى الوصول إليها فهي : الحب الإلهي أولاً وأخيراً . ويبدو لنا أن تعريف هذه المحبة مستحيل ، لكن وصف عوارضها هو الممكن ؛ وقد يكون جواب الجنيد حين سُئل عن المحبة في مكة أيام موسم الحج أجمع جواب ، وأقرب إلى الهدف . فقال : « عبد ذاته عن نفسه ، متصل بذلك ربه ، قائم بأداء حقوقه ، ناظر إليه بقلبه ، أحرق قلبه أنوار هبته ، وصفاته شُربه من كأس ودّه ، وإنكشف له الجبار من أستار غيه ، فإن تكلم فبالة ، وإن نطق فعن الله ، وإن تحرك فبأمر الله ، وإن سكن فمع الله ، فهو بالله ، والله ، ومع الله<sup>(٤)</sup> » .

(١) أحمد بن عبيدة ، معراج التلشف إلى حقائق التصوف ص ٤ .

(٢) مصطفى المدنى ، النصرة النبوية ص ٢٢ ؛ وحقائق عن التصوف ص ١٤ .

(٣) انظر الباب الثالث من كتاب : حقائق عن التصوف لعبد القادر عيسى ص ٢٦٩ - ٣٩٤ .

(٤) ابن قيم الجوزية ، مدارج السالكين ص ١١ .

وتبقى في هذه المقدمة ثلاثة كلمات تردد كثيراً في كتب الصوفية وفي كتب خصوصهم ، وفي الأبحاث التي تتناول الصوفية بشكل عام وهي : الحلول ، والاتحاد ، ووحدة الوجود . ولا بد من شرح كل منها ، وتوضيح المراد منها ، ليمكن الحكم على بعض الصوفية ، وفهم أشعارهم وأقوالهم في ضوئها .

أما الحلول فهو الذي يقابل كامنة Incarnation في اللغات الأوروبية ، وهو التجسيد . أو بمعنى أن الله جل جلاله قد حلَّ متوجسداً في الذات البشرية . أو هو الصلة بين الرب الذي هو « اللاَّهُوت » والعبد الذي هو « النَّاسُوتُ » .

أما الاتحاد فهو الذي يقابل كلمة Unification في اللغات الأوروبية . ويعني : امتزاج الذات الإلهية بالذات الإنسانية حتى يصيرا شيئاً واحداً . أو هو الاستهلاك بالكامل في الله ، والفناء عمما سواه .

والفرق بين الحلول والاتحاد كون الإله يحيط فيتحد بالملحوظ ، في الأول ، وذوبان الفرد في حب الإله إلى درجة يشعر الإنسان أنه أصبح مع الإله شيئاً واحداً ، في الثاني . وتكون النتيجة في كليهما : الحلول والاتحاد واحدة – على وجه التقرير – <sup>(١)</sup> .

أما وحدة الوجود فتعني فكرة الكثرة في الوحدة المطلقة ، أو تعني : التغاير في الوحدة . وبشكل أوضح نقول : إن وحدة الوجود يراد بها أن الحقيقة الوجودية واحدة ، وأن الكثرة الظاهرة مظاهر وتعيينات فيها : أي إن « الخلق » الظاهر هو « الحق » الباطن . ويمكن أن نمثل المظاهر بالثلج الذي هو عين الماء وليس شيئاً غيره ، بمعنى أن الخالق والمخلوق حقيقة واحدة ، اختلقت في المظهر وهي واحدة في الجوهر <sup>(٢)</sup> .

وحدة الوجود تجمع بين الله والعالم ، ولا تعرف إلا بوجود واحد هو الله ، وما عداه عَرَضٌ له .

\*\*\*\*

---

(١) انظر « الصوفية في الإسلام » نيكلسون ص ١٣٨ .

(٢) انظر « التصوف الإسلامي » لأبيير نصري نادر ص ٢٠ .

ولو جئنا نقارن هذه المضامين الثلاثة : الحلول ، والاتحاد ، ووحدة الوجود ، بجواهر الشريعة لانتهينا إلى أن ذلك كفر صراح ، وإنجاد لا جدال فيه ، وخروج عن حقيقة الدين خروجاً نهائياً .

ليس هناك من يقول : إن الله حلٌ في الإنسان ، أو إن الإنسان اتحد بالله ، أو امترز الآله في جميع أجزاء الكون في البحر ، والجبال ، والصخور ، والأشجار ، والإنسان ، والحيوان ، وليس هناك من يقول : إن المخلوق عين الحال ، وكل الموجودات المحسوسة والمشاهدة هي ذات الله وعيشه .

وأكثر من هذا ، فإن عباد الأوثان لم يتجرؤوا على أن يجعلوا آلهتهم عين الله ، بل قالوا : « ما نعبدُ هُمْ إِلَّا لِيُقْرَبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى »<sup>(١)</sup> .

وما دامت هذه الأمور كفرا ، وما دام التصوف أخلاقاً ، وعبادة ، وتمسكاً بالشريعة ظاهراً وباطناً ، وسلوكاً إلى معرفة الله وطاعته والتغافل في عبادته وحبه والإخلاص له ، فكيف نوفق بين هذه المتناقضات ؟ .

ويحيل إلينا أن أولئك الذين يسمون بالمتصوفة فريقان : فريق سلك شريعة الصافية ، وفريق جنح عن الصراط وزعم أن جنوحه لون من ألوان التصوف ، ولا شك أن الفريق الثاني هو الذي قال بالحلول وبالاتحاد وبوحدة الوجود ، فكفر ، وكان يظهر شيئاً هو التقوى ، ويبطن شيئاً هو الكفر وتقويض كل شرع ، ومثله في ذلك مثل الفرقـة الشعوبية التي ظهرت في مطلع العصر العباسي إذ نادت بالعدلـة والمسـاوة والإـخـاء بين الشعوب ، مـحتاجـةـ بأنـهاـ تـطالبـ بـتحـقـيقـ قولـ اللهـ تعـالـىـ : وـجـعـلـنـاـ كـمـ شـعـوبـاـ وـقبـائلـ لـتـعـارـفـوـاـ<sup>(٢)</sup>ـ وـكـانـتـ فـيـ الـبـاطـنـ وـالـحـقـيقـةـ تـهـدـيـ إـلـىـ تـقـوـيـضـ الـعـربـ وـالـعـرـوـبـةـ وـالـدـيـنـ الـذـيـ حـمـلـهـ الـعـرـبـ إـلـىـ الـعـالـمـ ، أوـ أنـ أـفـرـادـ هـذـاـ فـرـيقـ أـصـيـبـواـ بـعـسـ منـ الـجـنـونـ فـرـاحـواـ يـهـذـونـ وـيـخـاطـلـونـ فـيـ كـلـامـهـمـ ، فـيـزـعـمـوـنـ أـنـهـمـ اـتـحـدـواـ بـالـآـلـهـ ، أوـ أـنـ الـآـلـهـ اـتـحـدـهـمـ ، وـأـنـهـمـ أـصـبـحـواـ مـعـهـ جـزـءـاـ وـاحـدـاـ .

(١) سورة الزمر ، ٣

(٢) سورة الحجـرات ، ١٣ .

ويؤيدنا في هذا المذهب استنكار رجال الصوفية المخلصون لهذه الألوان من الإلحاد . فابن عربي يقول : « تعالى الله أن تَحْلُمُهُ الْمَوَادِثُ أَوْ يَتَحَلَّهَا » ، و « لا يجوز لعارف أن يقول : أنا الله » و « ما قال بالاتحاد إلا أهل الإلحاد » ، ويقول في المعنى ذاته شعراً :

وَدَعْ مَقَالَةَ قَوْمٍ قَالَ عَالِمُهُمْ  
بِأَنَّهُ بِالإِلَهِ الْوَاحِدِ اتَّحَدَ  
الْإِتَّحَادُ مُحَالٌ لَا يَقُولُ بِهِ  
إِلَّا جَهُولٌ بِهِ عَنْ عَقْلِهِ شَرَداً  
وَعَنْ حَقِيقَتِهِ أَوْ عَنْ شَرِيعَتِهِ  
فَاعْبُدْ إِلَهَكُمْ لَا تَشْرُكْ بِهِ أَحَدٌ<sup>(١)</sup>

وعلى الرغم من أن ابن تيمية خصم كبير للصوفية بوجه عام ، وشديد العداوة لهم ، لما لهم من جنوح فإنه يرى ساحة بعضهم من تهمة القول بالاتحاد ، ويؤول كلامهم تأويلاً صحيحاً سليماً . وقد جاء في فتاويه قوله : « ليس أحد من أهل المعرفة بالله يعتقد حلول رب تعالى به أو بغيره من المخلوقات ، ولا اتحاده به ، وإن سمع شيء من ذلك منقول عن بعض أكابر الشيوخ فكثير منه مكذوب ، اختلقه الأفاكون من الاتحادية المباحية الذين أضلتهم الشيطان ...<sup>(٢)</sup> ».

ولقد فسر ابن تيمية نفسه بيت الحلاج الذي قتل من أجله وهو :

أَنَا مِنْ أَهْوَى وَمِنْ أَهْوَى أَنَا

تفسيراً علمياً ، ورأى فيه ما لم يره ضعفاء النظر في عصر الحلاج ، الذين رموه بالكفر ، وأغروا المقتدر بالله بقتلته فقال ابن تيمية : « إنما أراد به الشاعر الاتحاد المعنوي ، كاتحد أحد المحبوبين بالآخر الذي يحب أحدهما ما يحب الآخر ، ويبغض ما يبغضه ، ويقول مثل ما يقول ، ويفعل مثل ما يفعل ، وهذا تشابه وتماثل ، لا اتحاد العين بالعين ، إذا كان قد استغرق في محبوبه ، حتى فني به عن رؤية نفسه ، كقول الآخر :

غَيْتُ بِكَ عَنِي فَظَنَتْتُ أَنِّي أَنِّي

(١) الفتوحات المكية ٨٠/١ .

(٢) بمجموع فتاواي ابن تيمية ١١/٧٤؛ وحقائق عن التصوف ص ٥٥٠ .

فهذه الموافقة هي الانحد السائغ <sup>(١)</sup> .

وإذا كان هذا دفاع خصم فإن دفاع الصوفيين المؤمنين أوضح وأصرح وأقوى <sup>(٢)</sup> . وكان لكثير من الألفاظ التي تفهم بهذا الخنوح تفسير وتأويل وشرح تؤيده اللغة ، والشريعة ، ومجازات العربية .

\*\*\*\*

أما أصول التصوف الذي ازدهر في العصور العباسية ، وفي عصرى المماليك والعثمانين فترتدى إلى القرن الأول الهجري حيث دعا الدين نفسه إلى الزهد ، ثم وقعت حروب أهلية دامية في عهد الصحابة وبني أمية ، وتطورت الأحزاب السياسية ، وازداد التراخي في المسائل الخلقية ، وكثُر عسف الحكام واستبدادهم . وتلك أمور تدعوا إلى الزهد ، والتخلّي عن المشاركة في أمور الحياة الدنيوية عند عدد من الناس .

ومع امتداد الزمن ، وتفاعل الفكر العربي بالفكر الأجنبي تحول الزهد رويدا رويدا إلى حركة منظمة ومدرسة لها أصواتها ومنهاجها . ثم انقسمت هذه الحركة إلى فرق مختلفة <sup>(٣)</sup> .

وتدل كثير من الدراسات على أن أصل التصوف إسلامي محض ، ثم دخلته عوامل خارجية من البوذية ، والأفلاطونية الحديثة ، والمسيحية <sup>(٤)</sup> ، والفارسية <sup>(٥)</sup> والصينية <sup>(٦)</sup> .

\*\*\*\*

(١) مجموعة رسائل ابن تيمية ص ٥٢ .

(٢) انظر رسالة وحدة الوجود لمصطفى كمال الشريفي ص ٢٧ ٤ ومدارج السلوك لمحمد بناني ٤ وحقائق عن التصوف لمبد القادر عيسى ص ٥٢ .

(٣) فريد الدين المطران ، تذكرة الأولياء ٣٩١/١ .

J. de Marquette, *Introduction à la mystique comparée*, p. 135.

(٤) انظر خليل الجرجاني والفاخوري في تاريخ الفلسفة العربية ٣٠٣/١ .

(٥) عمر فروخ ، التصوف في الإسلام ص ٣٩ .

إن شعراء الصوفية كثيرون جداً ، منهم الجنيد ، والشبل ، والنوري ،  
وابن عطاء ، والشهروردي ، والنصر آبادي ، والحلاج ، وابن الفارض ،  
وابن عربي ، ورابعة العدوية ، وعائشة الباعونية ، وابن الوفا ، والنابليسي ،  
وآخرون ...

واستعراض شعر هؤلاء عسير ، والوقوف عند الفحول منهم يكفي لفهم  
طوابع الشعر الصوفي عندهم جميماً بوجه عام .

من هؤلاء الفحول ابن الفارض ، وابن عربي ، والعفيف التلمساني .

## ابن الفَّارِض

هو «سلطان العاشقين». اسمه عمر بن علي ، حموي الأصل ، مصري  
المولد والدار والوفاة . ولد عام ٥٧٧ هـ / ١١٨١ م وتوفي في القاهرة سنة ٦٣٣ هـ  
١٢٣٥ م .

قدم أبوه من حماة إلى مصر فسكنها ، وصار يثبت الفروض للنساء على  
الرجال بين يدي الحكام ، ثم ولي نياية الحكم ، فغلب عليه التلقيب بالفارض .  
نشأ عمر بن الفارض في بيت علم وورع ، ولما شب اشتغل بالفقه والحديث ،  
ثم حجب إليه الزهد وحياة التأمل ، وجعل يأوي إلى المساجد المهجورة في خرابات  
القرافة ، وأطراف جبل المقطم . وذهب إلى مكة في غير أشهر الحج ، فكان  
يصلّي بالحرام ، ويكثر العزلة في واد بعيد عن مكة .

وفي مكة فاضت قريحته الشعرية ، ونظم أكثر شعره في الوادي البعيد الذي  
كان يعتزل فيه . ثم جاء إلى مصر بعد خمسة عشر عاماً من غياب ، وأقام بقاعة  
الخطابة بالأزهر ، وتواجد إليه الناس مستمعين ومعجبين ومترددين .

وفي مقدمة ديوانه الذي جمعه سبطه عليّ وصف حلقة ابن الفارض ،  
وجماله ، وثباته ، وهبته عند تواجده ، واحترام الناس له ، وتفاصيل إقامته  
في مكة وواديها البعيد ، كما فيه شيء من مبالغات ، كقصة السبع الذي كان

كالحيوان الأليف يلزِم ابن الفارض ، ويُتمنَّى عليه أن يتمتع به ، وما إلى ذلك من أخبار ومبالغات .

وبحيل إلينا أن الذي شَهَرَ شعرَ ابن الفارض شخصيَّته الصوفية ، ومكانته في المجتمع ، وحب الناس له ، وليس فنه الشعري ، وحسن صياغته ، وبديع معانيه ، ولو لا تصوفه لانقرض ديوانه من أمد بعيد . والسبب في ذلك أن له في أغراضه الشعرية أسلائنة لا يشق لهم غبار .

فلنخمريات ابن الفارض منازع خطير هو أبو نواس ، ولشعره في الحنين إلى الحجاز إمام لا نظير له في الأدب العربي هو الشريف الرضي ؛ ولشعره في الصباية ورقة الموى سيد هو العباس بن الأختاف . وابن الفارض لا يكاد يخرج في شعره عن الصباية والحنين والخمريات .

على أن ابن خَلْكَان ، والصلاح الصفدي ، والمتناوي ، والكمال الأدفوي ، وابن أبي حَجَلة ، والبوريبي ، وعبد الغني النابلسي ، والدكتور علي صافي حسين يخالفوننا في الحكم على شعر ابن الفارض ، ذلك أن لكل منهم قولًا في مدحه شعره . فابن خَلْكَان يقول عنه : له ديوان شعر لطيف ، وأسلوبه فيه رائق طريف <sup>(١)</sup> . والصلاح الصفدي يقول : كان سيد شعراء عصره ، وشعره صنَّع للغاية <sup>(٢)</sup> . والمتناوي يقول : سيد شعراء عصره على الإطلاق ، له النظم الذي يستخف أهل العلوم ، والنشر الذي تغار منه النَّثَرَة ، بل ساير النجوم <sup>(٣)</sup> . ولا تختلف أقوال الآخرين من الباقيين عن أقوال من ذكرنا .

وبحيل إلينا أن المترَّع الدینی ، والسلوك الطيب الشرعي لكل من هؤلاء ، إضافة إلى نزعة الاعجاب بتصوفة ابن الفارض ، وحسن سيرته ، وتقدير الناس إياها ، كانت عوامل مؤثرة في الحكم على شعره ، ومدحه المدح العاطر ، وتقديمه على جميع شعراء عصره .

(١) وفيات الأعيان ١٢٦/٣ .

(٢) الوافي بالوفيات ٥ / لوحة ٤٤٠ من مخطوطة دار الكتب المصرية رقم ١٢١٩ .

(٣) الكواكب الدرية ، ورقة ٣٥٤ من مخطوطة دار الكتب المصرية رقم ٢٦٠ .

قد يكون ابن الفارض سيد شعراء عصره الذي انحدر فيه المستوى الشعري فكراً وصياغة ، وقد يكون له من القصائد الجيدة عدد أكبر من عدد الجيد في شعر غيره وقد يكون الزلل الذي سقط فيه ابن الفارض أقل من زلل غيره في قصائده ، وقد يكون لون التعبير عن الفكر الصوفية أكثر بهاء ، وأجمل سناء ، وأحب إلى القلوب من معانٍ المديح والرثاء والهجاء والأغراض الritية التي كثُر تردد الشعراء لها ، واجزأ محتواها على مر العصور . ولكنَّه يبقى شعر الشاعر متلبساً بلباس عصره ، ومتاثراً بسمات الضعف التي لطخته في بعض جوانبه ، دون أن يستطيع التخلص منها .

إن شعره – في رأينا – يترجح بين الفطرة والتكلف ، ومن المحتمل أن يكون سبطه « علي » الذي جمع ديوانه سبباً في ذلك التكلف ، لكننا لا نملك برهاناً على هذا الاتهام للسبط .

هذا التكلف يظهر في إقحام فنون البديع في شعره من تورية وجناس وطباق ، وإكثار من تصغر الكلمات كثرة بالغة ولا سيما في قصيده :

يا أهيل الود أنتى تكـروـ نـيـ كـهـلاـ بـعـدـ عـرـفـانـيـ فـتـيـ

كما يكثر من الألغاز ، والإشارات النحوية ، كقوله :

نـصـبـاـ أـكـسـبـيـ الشـوـقـ كـمـاـ ثـكـسـبـ الأـفـعـالـ نـصـبـاـ لـمـ كـيـ

ومن أمثلة الجناس الناقص التي يُربِّيكُ المعنى ، ويذهب بجمال الشعر قوله في التانية الصغرى :

تـبـعـ المـنـابـاـ إـذـ تـبـعـ لـنـاـ المـنـىـ  
وـذـاكـ رـخـيـصـ مـنـيـيـ مـنـيـيـ

مـنـيـ أوـعـدـتـ أـولـتـ وـإـنـ وـعـدـتـ لـوـتـ

وـإـنـ أـقـسـمـ : لـاـ تـبـرـىـ السـقـمـ بـرـتـ

.. وـقـالـ : تـلـافـ مـاـ بـقـيـ مـنـكـ قـلـتـ : مـاـ

أـرـانـيـ إـلـاـ لـلـتـلـافـ تـلـفـتـ

غـرامـيـ أـقـيمـ صـبـرـ اـنـصـرـ دـمـعـيـ اـنـسـجـمـ

عـدوـيـ اـحـتـكـمـ دـهـرـيـ اـنـقـمـ حـاسـدـيـ اـشـمـتـ

ومثل هذه الأبيات لا تعدو مجرد رصف للألفاظ ، وتلاعب بالكلمات ، ومطاردة لفنون البديع ، ولا يمكن بحال من الأحوال أن تكون شعرا بكل ما يحمل الشعر من معنى وأبعاد وظلال ومشاعر وجواء .

لكن هذا لا يعني أن جميع شعر ابن الفارض من هذا القبيل ، ويمثل الصعف ، بل العكس هو الصحيح ، ذلك أن عدداً لا يأس به من قصائده قد سلم لنا ، وفاحت منه رائحة الشاعرية ، وسيماه القوة ، ورونق الأصالة . ومن هذه القصائد قصيده التي يقول فيها :

سَكِّرْنَا بِهَا مِنْ قَبْلِ أَنْ يُخْلِقَ الْكَرْمُ  
هَلَالٌ وَكُمْ يَبْدُوا إِذَا مُرْجِتْ نَجْمٌ  
وَلَوْلَا سَنَاهَا مَا تَصْوِرَهَا الْوَهْمُ  
كَأَنْ خَفَاهَا فِي صَدُورِ النَّهْيِ كَمْ<sup>(۱)</sup>

شَرَبْنَا عَلَى ذِكْرِ الْحَبِيبِ مُدَامَةً  
هَا الْبَدْرُ كَأَسٍ وَهِيَ شَمْسٌ يَدِيرُهَا  
وَلَوْلَا شَذَاهَا مَا اهْتَدَيْتُ لَهَا  
وَلَمْ يُبْقِيْ مِنْهَا الدَّهْرُ غَيْرَ حَشَاشَةً

كذلك قصيده الفائية الغزلية التي منها :

رُوحِي فِدَاكَ عَرَفْتَ أَمْ لَمْ تَعْرِفِ  
لَمْ أَقْضِ فِيهِ أَسَىٰ وَمِثْلِ مَنْ يَقْبِي  
فِي حُبٍ مِنْ يَهْوَاهُ لَيْسَ بِمُسْرِفٍ  
يَا خَيْرَةَ الْمَسْعَى إِذَا لَمْ تُسْعِفِ  
ثُوبَ السَّلَامَ بِهِ وَوَجْدِي التَّلِيفِ  
يَا مَانِعِي طَيْبَ الْمَنَامِ وَمَانِحِي  
عَطْفَا عَلَى رَمَقِيِّي وَمَا أَبْقَيْتَ لِي<sup>(۲)</sup>

قَلْبِي يَحْدَثُنِي بِأَنْكَ مُتَلْفِي  
لَمْ أَقْضِ حَقًّا هَوَاكَ إِنْ كُنْتُ الْذِي  
مَالِي سَوْيَ رُوحِي وَبِاذْلٍ نَفْسِي  
فَإِنْ رَضِيَتْ بِهَا فَقَدْ أَسْعَفْتَنِي  
يَا مَانِعِي طَيْبَ الْمَنَامِ وَمَانِحِي  
عَطْفَا عَلَى رَمَقِيِّي وَمَا أَبْقَيْتَ لِي

ولعل هذه القصيدة التي ترجمت إلى عدد من لغات أوربة خير قصائده وفيها يقول :

وَارْحَمْ حَشَىٰ بِلَظِي هَوَاكَ تَسْعِرَا  
فَاسْمَحْ لَا تَجْعَلْ جَوَابِيْ : لَنْ تَرِي  
صَبْرًا فَحَذَرْ أَنْ تَضْيقْ وَتَضْجَرَا

زَدْنِي بِفَرْطِ الْحُبِ فِيْكَ تَحْسِيْرَا  
وَإِذَا سَأَلْتَنِي أَنْ أَرَاكَ حَقِيقَةَ  
يَا قَلْبَ أَنْتَ وَعَدْتُنِي فِي حَبْهِـ

(۱) ديوان ابن الفارض وشرحه - طبع مرسيليا - ص ٤٧٣ .

(۲) شرح ديوان ابن الفارض للبورقي والتابلي - طبع مرسيليا - ص ٢٠٢ .

ظاهر هذه القصائد غزل محض بفتاة آدمية ، وترنم بشرب الخمر ، وتغنى بالحمل ، وترنم بالوصال . ولكن حقيقتها شيء آخر . ذلك أن ابن الفارض لم يكن رجل غزل إنساني ، ولا صاحب كأس وخمر ، وإنما كان صوفيا ، وفي أرقى درجات العفة والطهر والتقوى . لذلك فإن شعره يحمل معنيين في آن واحد ، معنى ظاهريا هو الغزل ، والصباة ، والأسواق ، والخمر ؛ ومعنى باطنياً هو حب الله ، والهُمَّام به ، والتشوق إلى لقياه ، والسكن بذكره ، وشكريه ، وعيادته .

ومن هذه الزاوية تناول البوريني المتوفى سنة ١٦١٥ / ٥١٠٢٤ هو النابليسي المتوفى سنة ١١٤٣ هـ / ١٧٣٠ م شرحه الشرح المناسب الذي يتلاءم واتجاه ابن الفارض . أما شرح البوريني فقد انصب على ظاهر اللفظ ولم يتناول شيئاً ، وأما النابليسي فقد شرحه على طريقة الصوفية . ولقد طبع الشرحان والديوان في مرسيطلا بفرنسا في مجلد واحد ، عدد صفحاته ٥٧٤ صفحة ، وكان ذلك في سنة ١٨٥٣ م . ثم أعيد طبعهما حديثاً في مصر .

ابن عَزَّزَنِي

هو محمد بن علي بن محمد بن أحمد بن عبد الله الحناني ، من ولد عبد الله حاتم أخوي عدي بن حاتم ، يكفي أبا بكر ، ويلقب بمحب الدين ، ويعرف

(١) شرح دیوان ابن الفارض ص ٢٥٧.

بالخاتمي ، وبابن عربي – بدون ألف ولا م – كما اصطلح عليه أهل المشرق ، تفرِيقاً بينه وبين القاضي أبي بكر العربي <sup>(١)</sup> .

ولد في مُرسِيَةَ من بلاد الأندلس سنة ٥٥٦٠ هـ / ١١٦٥ م ونشأ في أسرة غنية ، كثيرة التدّين . ثم انتقل مع أسرته إلى إشبيلية وفيها بدأ دراسته ، ثم تابعاً في قرطبة وفي مرسية أيضاً .

وفي قرطبة لقي ابن عربي – وهو لا يزال حدثاً – ابن رشد الفيلسوف العربي المشهور ، وكان يومئذ قاضي قرطبة ، فتلقى منه شيئاً كثيراً ، كما درس الفقه والحديث وسائر العلوم الدينية <sup>(٢)</sup> . ثم انتقل إلى المشرق حاجاً ، ولم يعد بعدها إلى الأندلس . وقد دخل مصر ، وأقام بالحجاز مدة ، وزار بغداد والموصل وببلاد الروم . وتوفي بدمشق سنة ٦٣٨ هـ / ١٢٤٠ م ، وقبره معروف فيها .

له كتب كثيرة تكاد تبلغ الأربعين منها : « الفتوحات المكية » ، و « محاضرة الأبرار ومسامرة الأخيار » و « ديوان شعر » و « فصوص الحكم » و « مفاتيح الغيب » و « التعريفات » و « شجرة الكون » و « فتح النخائر والأعلاق شرح ترجستان الأشواق » وغيرها <sup>(٣)</sup> .

لا نعرف كثيراً من أخبار ابن عربي في صباه ، ولكن يظهر أنه كان مرهف الحس والذوق ، وأنه نعم بمماضٍ خاصٍ في عالم المحسوس . والنعيم في عالم المحسوس – كما يقول زكي مبارك – يزيد الأننس بالمعانٍ في عالم المعقول ، فالذين عرفوا « ليلي » في عالم المحسوسات يرون لها وجوداً مشرقاً في عالم المعقولات ، والذين شهدوا « الكأس » في عالم الحسن يمثلون لها صوراً فتاتة في عالم الوجودان ، ومن أجل ذلك نرى في أشعار ابن عربي أثاراً من وقده الشوق ولفتحة الحنين <sup>(٤)</sup> .

(١) فتح الطيب ٥٩٩/١ .

(٢) عمر فروخ ، التصوف في الإسلام ص ١٦٩ .

(٣) الأعلام ١٧٠/٧ .

(٤) زكي مبارك ، التصوف الإسلامي ١٦٢/١ .

تروي الأخبار أن ابن عربى وَفَدَ على الحجاز ، وهو في الثامنة والثلاثين ، وكان آنذاك يقايس مشقة الانتقال من عهد إلى عهد فاتصل حبله برجل من أهل العلم في مكة يدعى « مكين الدين أبو شجاع زاهر الأصفهانى ». وكان لذلك الرجل بُنيَّة خفيفة الظل ، عذبة الحديث ، فملكت عليه أقطار روحه وسارت به في شعاب الموى العذري ، فلم يرجع إلا وهو أشلاء من الأسى والحزين .

ولتركه يصف تلك الفتاة بقلمه الرشيق :

« كان لهذا الشيخ — رض — بنت عذراء ، طفيلة هباء . تقيد النظر ، وتزين المحاضر والمحاضر ، وتحير الناظر . تسمى بالنظام ، وتلقب بعين الشمس والبهاء ، من العابدات العلامات ، السياحات الزاهدات،شيخه الحرميَّن ، وتربيَّة البلد الأمين ، الأعظم بلا مَيِّن<sup>(١)</sup> . ساحرة الطرف ، عراقية الظرف . إنْ أُسْهِبَتْ أُتَبَتْ ، وإنْ أُوْجَزَتْ أُعْجَزَتْ ، وإنْ أُنْصَحَتْ أُوْضَحَتْ . إنْ نَطَقَتْ خَرْسَ قَسْ بن ساعدة ، وإنْ كَرَمَتْ خَنَسَ مَعْنُ بن زائدة ، وإنْ وَفَتْ قَصَرَ السُّمُولَ خَطَّاه ، وأغْرَى بَظَهَرَ الْفَرَّارَ فَامْتَاهَ . ولو لا النُّفُوسُ الضَّعِيفَةُ السَّرِيعَةُ الْأَمْرَاضُ ، السَّيِّئَةُ الْأَغْرَاضُ ، لَأَنْجَدْتُ فِي شَرِحِ ما أُودِعَ اللَّهُ تَعَالَى فِي خَلْقِهَا مِنَ الْحَسَنِ ، وَفِي خَلْقِهَا الَّذِي هُوَ رُوْضَةُ الْمَرْنِ . شَمْسُ بَيْنَ الْعُلَمَاءِ ، بَسْطَانُ بَيْنَ الْأَدْبَاءِ ، حُكْمَةٌ مُخْتَوَّمَةٌ ، وَاسْطَعْنَةٌ عَقْدَ مَنْظُومَةٍ . يَتِيمَةُ دَهْرَهَا ، كَرِيمَةُ عَصْرِهَا ، سَابِقَةُ الْكَرْمِ ، عَالِيَّةُ الْهَمِّ ، سَيِّدَةُ الدَّيَّهَا ، شَرِيفَةُ نَادِيَهَا ، مُسْكِنَهَا جِيَادَ<sup>(٢)</sup> ، وَبَيْتَهَا مِنَ الْعَيْنِ السَّوَادِ ، وَمِنَ الْصَّدَرِ الْفَوَادِ . أَشْرَقَتْ بَهَا تِهَاماً ، وَفَتَحَتْ الرُّوْضَ لِمَجاوِرَتِهَا أَكَامَهُ ، فَنَمَتْ أَعْرَافُ الْمَعَارِفِ ، بِمَا تَحْمِلُهُمْ الرَّقَاقُونَ وَاللَّطَّافُونَ . عَلِمَهَا عَمَلُهَا ، عَلَيْهَا مَسْتَحْجَةُ مَلَكَ ، وَهَمَةُ مَلِكٍ ، فَرَاعَيَتْنَا فِي صَحِبَتِهَا كَرِيمَ ذَاتِهَا ، مَعَ مَا انْضَافَ إِلَى ذَلِكَ مِنْ صَحْبَةِ الْعَمَّةِ وَالْوَالِدِ ، فَقَلَدَنَاهَا مِنْ نَظَمِنَا فِي هَذَا الْكِتَابِ أَحْسَنَ الْقَلَائِدِ ، بِلْسَانَ النَّسِيبِ الرَّائِقِ ، وَعَبَاراتِ الغَزْلِ الْلَّاثِقِ . وَلَمْ أُبَلِّغْ فِي ذَلِكَ بَعْضَ مَا تَجْدَهُ النَّفْسُ ، وَيُشِيرُهُ الْأَنْسُ ، مِنْ كَرِيمِ وَدَّهَا ، وَقَدِيمِ عَهْدِهَا ، وَلَطَافَةِ مَعْنَاهَا ،

(١) المين : الكذب

(٢) جياد : هي بعكة مجاور للعم الشريف .

وطهارة مغناها ، إذ هي السؤال والمأمول ، والعناء البطل ، فأعربت عن نفس توافقة ، ونبهت على ما عندنا من العلاقة ، اهتماما بالأمر القديم ، وإشاراً لمجلسها الكريم ، فكلُّ اسم أذكره في هذا الجزء فعنها أكتني ، وكلُّ دارٍ أندُبُّها فدارَها أغني .

« وهذه العبارات صريحة كل الصرامة ، وهي تفصح عن تعلقه بتلك الفتاة التي رأى في وجهها وحديثها نعم السمع والبصر والقواد . ولا شك عندنا في ثُبُّل الموى وطهارته ، وبراعته من وضع الأغراض ، لأن ابن عربي يتحدث حديث الرجل العفيف ، وهو صادق فيما يقول ، ولكنَّ ذلك العفاف هو الدرجة الأولى بين هوى الأرض وهو السماء ، وهو بداية العزوف عن المتعة الحسية ، والإقبال على المتعة الروحية ، وطبيعة الإيمان بأن للحب غاية غير نعيم الحواس »<sup>(١)</sup> .

وآية عفة ابن عربي الذي قصَّ علينا قصة الطفيلة المشوقة « نظام » أنه هو نفسه يقول لنا : « ولم أزل فيما نظمته في هذا الجزء على الإيماء إلى الواردات الآلهية ، والتزلّات الروحانية ، والمناسبات العلوية ، جرياً على طريقتنا المثلثي ، فإن الآخرة خير لنا من الأولى ، وعلمنها – رضي الله عنها – بما إليه أشير ، ولا ينبئك مثل خبير ، والله يعصم قارئ هذا الديوان من سبق خاطره إلى مالا يليق بالنفوس الأبية ، والهمم العلية ، المتعلقة بالأمور السماوية ، آمين ؛ بعزة من لارب غيره ، والله يقول الحق وهو يهدى السبيل »<sup>(٢)</sup> .

من هذا كله يتبيّن لنا أن ابن عربي قد عرف فتاة فأحبها ، وعرف في هذه الفتاة من جمال الخلق ، وكمال الخلق ، وجلال العلم ، ما تيمّه بها ، وهيمّه فيها ، ولكن قلبه لم يقف معها عند هذا الحد الإنساني من حدود الحب ، بل كان حبه لها ، وإعجابه بها ، وافتتانه بجماليها وكمالها ، كان كل أولئك بمثابة المحرك الذي حرك قلبه نحو حب آخر ، وللهيم الذي ألم وجданه كثيراً

(١) التصوف الإسلامي ، ذكي مبارك ١٦٤/١ ، وبقدمة ديوان « ترجمان الأشواق » ص ٩ .

(٢) المصدر السابق ١٨٤/١ ، وترجمان الأشواق ص ٩ .

من الأسرار الالهية ، وأشرق على باطنه بكثير من الأنوار القدسية . وهذا يعني أن قصة الحب قد بدأت عند ابن عربي إنسانية خالصة ، ثم انتهت الهمة صادقة ، وأن الحب الإنساني بأشواؤه وأذواقه لم يكن في الحياة الروحية للصوفي الأندلسي الأكبر إلا سبيل قلبه وروحه إلى الحب الالهي بصفاته ونقاءه .

ترك ابن عربي بعد وفاته شعرًا كثيرًا ، كان قد بدأه في تضاعيف مؤلفاته ، وفي ديوانه « ترجمان الأشواق » .

وتخالف قيمة شعره الفنية من كتاب إلى آخر ، بل تكاد تلك القيمة تهبط في ما سوى « ترجمان الأشواق » ، إذ لا تعدو مقطوعات شعرية عويسية المعنى ، غامضة الفكر ، غريبة الأسلوب ، ولكنها أكثر إشراقاً ووضوحاً في « ترجمان الأشواق » .

ويبدو أن نجاح ابن عربي في هذا الديوان يرتد إلى تلك الإنسنة التي أذكت نار جواه ، وأوقدت فيه رائع المشاعر والأحساس . ومن قصائد الناجحة في الديوان :

علّاني بذكرها علّاني  
شَجَوْهَا الحِمَامِ مَا شُجَانِي  
مِنْ بُنَاتِ الْخُدُورِ بَيْنَ الْغَوَانِي  
أَفَلَتْ أَشْرَقَتْ بِأَفْقِ جَنَانِي

مرضى من مريضة الأجيافان  
هَفَقَتِ الْوُرْقَ بِالرِّيَاضِ وَنَاحَتْ  
بِأَبْيَ طَفْلَةً لَعَوبَ تَهَادِي  
طَلَعَتِ فِي الْعِيَانِ شَمْسًا فَلَمَّا

.....

إن ابن عربي يصطعن في هذه القصيدة وسواءها ألفاظ الغزلين الإنسانيين من العذرين ، ويبدو ظاهر المعاني موجهاً إلى فتاة إنسانية أحبتها الشاعر ، شأنه في ذلك شأن العشاق من الشعراء الحسينين ، ولكننا نجد ابن عربي لا يتركنا ننساب في توهمنا ، بل يأخذ بيدهنا إلى ما يريد في قصيده هذه وغيرها فيشرح مقاصده بنفسه فيقول :

مرضى من مريضة الأجيافان علّاني بذكرها علّاني

المرض : المَيْل ، يقول : لما مالت عيون الحَضْرَة المطلوبة للعارفين من جانب الحق سبحانه بالرحمة والتلطف إلينا، أمالت قلبي بالتعشق إليها ، فإنها لما تنتهز جلالا ، وعلت قدرا ، وسمت جبروتا وكِبِرا ، لم يمكن أن تُعرف فتُحَبَّة فتنزلت بالألطاف الخفية إلى قلوب العارفين ... الغ » ويستمر في شرح البيت ثم ينتقل إلى شرح البيت الثاني ، فالثالث إلى آخر القصيدة ؛ وهكذا يفعل بالقصائد الأخرى .

ولا شك أن هذا الشرح - في نظر بعض الدارسين - حمل كثيراً من التعامل والاعتساف ، ولكنه - في رأينا - صورة من صور الذكاء والبراعة عند ابن عربي .

ونستطيع أن نصل إلى نتيجة بعد هذا فنقول : إن البداية التي انطلق منها ابن عربي كانت ببداية إنسانية ، ثم ما لبثت هذه الناحية العاطفية الإنسانية التي كان موضوع الحب فيها الفتاة المكية أن استحوالت إلى حالة صوفية إلهية ، وكان موضوع الحب فيها هو الذات العليّة ، وكانت الأوصاف التي يستفيض المحب في ذكرها وفي التغنى بها إنما هي صفات للذات الآلهية من جمال وجلال وكمال .

إن في شرح ابن عربي لـ « ترجمان الأشواق » ما يمكننا من أن نتبين كيف انطوت الكنوز في رموز ، وكيف أمكن للرجل أن يجعل الأنفاظ والعبارات الفزilية أو الخمرية أدوات تعبير عن عاطفة إنسانية تسامت ب أصحابها ، أو تسامي بها صاحبها إلى أن جعلها عاطفة آلهية ، المحبوبة فيها هي الذات العليّة .

وامل هذا الرأي يوضحه وفقة أخرى مع ابن عربي في أبيات له وعند شرحه لها . يقول :

|                            |                         |
|----------------------------|-------------------------|
| لَيْتْ شَعْرِي هَلْ دَرَوا | أَيْ قَلْب مَلَكُوا     |
| وَفَوَادِي لَسْوَدَرِي     | أَيْ شَغْب سَلَكُوا     |
| أَتُرَاهُمْ سَلِيمُوا      | أَمْ تُرَاهُمْ هَلَكُوا |

## حـار أربـاب الـهـوى فـي الـهـوى وارتـبـكـوا

لقد قص في شرح الترجمان قصة هذه الأبيات فقال : « كنت أطوف ذات ليلة بالبيت ، فطاب وقتي ، وهني حال كنت أعرفه ، فخرجت من البلاط من أجل الناس وطفت على الرمل ، فحضرتني أبيات فأنشدتها أسمع بها نفسي ومن يليني ، لو كان هناك أحد ، فقلت : ليت شعري هل دروا .. إلى آخر الأبيات ، فلم أشعر إلا بضربة بين كثيفٍ بيدِ أذينَ من الخزّ ، فالتفت فإذا بمحارية من بنات الروم ، لم أر أحسن وجها ، ولا أعدب منطقاً ، ولا أرق حاشية ، ولا ألطف معنى ، ولا أدق إشارة ، ولا أطرف محاورة منها ، قد فاقت أهل زمانها ظرفا وأدبها وجمالاً ومعرفة ، فقالت : يا سيدى ، كيف قلت : فقلت :

# لیت شعری هل دروا

قالت : عجبا منك ، وأنت عارف زمانك تقول مثل هذا .. أليس كل ملوك معروفا ؟ وهل يصح الملك إلا من بعد المعرفة ، وتنني الشعور يؤذن بعدهما ، والطريق لسان صدق ، فكيف يجوز لملك أن يقول مثل هذا ؟ قل يا سيد ماذا قلت بعده ؟ قلت :

## وَفِئَادِي لَوْدَرِي أَيْ شَعْب سَلْكُوا

قالت : يا سيدى ، الشعب الذى بين الشفاف والفتاد هو المانع له من المعرفة ، فكيف يتمى مثلك مالا يمكن الوصول إليه إلا بعد المعرفة ؟ والطريق لسان صدق ، فكيف يجوز لمثلك أن يقول مثل هذا يا سيدى ؟ فماذا قلت بعده ؟ قلت :

أَتَرَا هَمْ سَلْمًا وَأُمْ تَرَاهِمْ هَلْكَوَا

قالت : أمّا هم فسلمو ، ولكن اسأل عنك ، فينبغي أن تسأل نفسك هل سلمت أم ملكت يا سيدی ؟ فما قلت بعده ؟ قلت :

## حَارُ أَرْبَابِ الْهُوَىٰ فِي الْهُوَىٰ وَارْتَبَكُوا

فصاحت وقالت : يا عجباً ، كيف يبقى للمشغوف فضلة يَحْتَارُ بها ، والهوى شأنه التعليم ، يخدر الحواس ، ويُذهب العقول ، ويدهش الخواطر ، ويذهب بصاحبه في الذاهبين ، فأين الحيرة وما هنا باقٍ فيَحْتَارُ ، والطريق لسان صدق ، والتتجوز من مثلك غير لائق ؟

ويعلل ابن عربي سبب موقفها بأنها فهمت المعاني الظاهرة للأبيات ، ويرى أن التناقض البادي يزول إذا ما جاوزت ظاهر الأمر إلى باطنه . وهنا يأخذ ابن عربي في شرح هذه الأبيات نفسها شرحاً باطنياً صوفياً ليبين كيف ينبغي أن تفهم ، وكأنه أراد أن يرسم أمامنا طريقة الفهم الصحيح عند قراءة ديوانه .

ومن روائع قصائده :

وَحْقٌ لِّثَلِيٍّ ، رَقَةٌ ، أَنْ يَسْلِمَا  
عَلَيْنَا ، وَلَكِنْ لَا احْتِكَامَ عَلَى الدَّمِيٍّ  
فَقَلَتْ هَذَا : صَبَّاً غَرِيبًا مُتَبَّمِّا  
لَهُ رَاشِقَاتُ التَّبْلُلِ أَبْيَانَ بَمَمَّا  
فَلَمْ أَدْرِ مَنْ شَقَّ الْخَنَادِسَ مِنْهُمَا  
يَشَاهِدُنِي فِي كُلِّ وَقْتٍ ، أَمَا ، أَمَا<sup>(١)</sup>

سَلامٌ عَلَى سَلَمٍ وَمَنْ حَلَّ بِالْحَمْسِيِّ  
وَمَاذَا عَلَيْهَا أَنْ تَرْدَ تَحْبِيَةَ  
سَرَّوَا وَظَلَّمَ اللَّيْلُ أَرْخَى سَدُولَهُ  
أَحْاطَتْ بِهِ الْأَشْوَاقُ صُونَةً وَأَرْصَدَتْ  
فَأَبْدَتْ ثَنَابَاهَا ، وَأَوْمَضَ بَسَارَقَ  
وَقَالَتْ : أَمَا يَكْفِيهِ أَنِي بِقَلْبِي

• • •

ويقول في أخرى :

بَانَ الْعَزَاءُ وَبَانَ الصَّبَرُ إِذْ بَانَوَا  
سَأْلَتْهُمْ عَنْ مَقْبِيلِ الرَّكْبِ قَبِيلُ لَنَا :  
فَقَلَتْ لِلْرِيعِ : سَيِّرِي وَالْحَقِّي بِهِمُ  
وَبِلَغِيهِمْ سَلَاماً مِنْ أَخْيِي شَجَنَ<sup>(٢)</sup>  
إِنَّ الَّذِي يَطْلُعُ عَلَى تَرْجِمَانِ الْأَشْوَاقِ يَحْدُدُ ابْنَ عَرَبِيَّ شَاعِرًا فَحْلًا ، تَرْدَ

(١) انظر ترجمان الأشواق ص ٢٧ (طبعة صادر)

(٢) ترجمان الأشواق ص ٣١

على الضعف الذي تسرّب به العصر ، وحلق في سماوات العصر العباسى ،  
وضارع الشعراء الغزلين الكبار شاعرية ورقه وخيالا وأسلوبا .

لكن ما يسترعي الانتباه أن كل قصيدة فيه مشروحة شرعاً بعيداً كل البعد  
عن ظاهر ألفاظها ، وواضح معاناتها ولو لم يفعل ابن عربي ذلك ، وترك شعره  
سائباً ، يفهمه كل حسب ما يريد ، فيحفظه محبُّ الغزل ، ويتمثل به الرجل  
الصوفي ، ويأخذ منه من يشاء ما يشاء ، لكان - في رأينا - أجدى وأنفع .  
ذلك لأن الشاعر قيد قارئه في حدود معينة حين شرح شعره ، ودفعه قسراً  
إلى ربط الشرح المعقّد بتلك الأبيات الرائعة .

وماذا كان يضير ابن عربي لو أطلق شعره ، وفهمه كثيرون على أنه غزل  
إنساني ، وأنه قيل في فتاة مخلوقة ذاتِ حسن وبهاء ، وأن هذا الحب عذري  
ظاهر شريف؟ .

ويخيل إلينا أن الشرح الغامض قد هبط بمكانة الشعر الجيد الرائع ، لأنه  
ألبسه حلة صعب أن يُفهّمَ جوهرا .

ولسنا نوافق أستاذنا الدكتور عمر فروخ على رأيه الذي يقول : « أما  
شعره فضعيف على وجه العموم ، ليس فيه عبرية ابن الفارض ». بل نرى أن  
شعره في « ترجمان الأسواق » قويٌ يضارع شعر الأحنف ، أو الشريف  
الرضي ، ولا يقل عنهما . ولكنه في كتبه الأخرى كالفتوحات المكية ، أو  
فصوص الحكم أقل شاعرية ، وأكثر تتكلفا ، وأوفر اضطرابا في الوزن  
والمعنى والتعقيد ، وأقرب إلى الضعف منه إلى القوة والشاعرية ، على العكس  
مما جاء في ترجمان الأسواق ، فإن معظم القصائد فيه مخلقة وراءعة .

## عنيف الدين التمساني

أحد الشعراء الصوفيين المحبوبين ، ورد ذكره كثيراً في كتب التراثجم ؛  
ويختلفون في اسمه ، فمنهم من يسميه « ياسين » أو « علي » ولكنهم يتفقون  
على أن لقبه « عنيف الدين ». كذلك يتفقون على نسبةه إلى الكوفة وتلمسان ،

حيث أصله من الكوفة ، ونشأته في تلمسان ، ثم ارتحل إلى المشرق وأقام بمصر ، وبها توفي عام ٦٩٠ للهجرة / ١٢٩١ م.

ومن خلال ترجمته وجدها أذه تلمذ للشيخ محمد القونوي - وهو من كبار رجال التصوف في المغرب - ، وأنه اجتمع إلى « ابن سبعين » أو أن « ابن سبعين » كان جده من قبائل أمه .

والعجب في أمر التلمصاني أن معظم الذين ترجموا له كالمناوي<sup>(١)</sup> ، وابن العماد الحنبلي في شذرات الذهب<sup>(٢)</sup> ، وابن الفرات في تاريخ الدول والملوك<sup>(٣)</sup> ، والذهبي في تاريخ الإسلام<sup>(٤)</sup> رموه ببنووت شائنة كبيرة ، فيها آهاماً بضعف أخلاقه ، وسلوكيه الديني ، وزندقته ، وخلالعنه ، وقلة دينه ، واعتقاده بالحلول ووحدة الوجود .

أما شعره فقد قال عنه الصفدي : إنه جيد . ويبدو أن ما وصل إلينا من نظمه يفيض برقة الإحساس وفيضان العاطفة ، وتوقد الشعور .

وينقسم إلى قسمين :

أ - قسم جرى فيه على طريقة القوم <sup>(٥)</sup> ، حاول بالإشارات الباطنية ، والاصطلاحات الصوفية ، والأحوال القلبية ، والمعاني الوجدانية . كقوله :

وَلَا دَلْتُ الْأَلْفَاظَ مِنْهُ عَلَى مَعْنَى  
حِيَارَىٰ وَأَصْبَحْنَا حِيَارَىٰ كَمَا بَتَّنَا  
وَلَوْلَا التَّصَابِيٰ مَا ثُلْمَنَا وَلَا مَلْمَنَا  
وَهُمْ مِنْ بَدْوِ الرَّمَّ فِي حَسْنَاهَا أَسْنَانَا  
وَلَا سِيمَا فِي لِيَهَا الْبَانَةِ الْفَتَّانَا

وَقَفَنَا عَلَى الْمَغْنَى الْقَدِيمِ فَمَا أَغْنَى  
وَكَمْ فِيهِ أَمْسِيَنَا وَبَتَّنَا بِرَبِيعَهِ  
ثُلْمَنَا وَمَلْمَنَا وَالسَّدْمَوْعُ مُدَامَنَا  
فَلِمْ نَرِ اللَّغِيدُ الْحَسَانُ بِهِ سَنَانَا  
نَسَائِلُ بَانَاتِ الْحَمَىٰ عَنْ قَدْوَهُمْ

(١) الكواكب الدرية ورقة ٣٣٣ ( نقل عن الأدب الصوفي في مصر في القرن السابع من ١٢٧).

٤١٢) الجزء الخامس ص .

ج ۸ ص ۸۵

٦٩٠ حوادث سنہ (۴)

(٥) الكلمة «القوم» في كتب الصوفية تعني «المتصوفة» .

سُلَيْمَى وَلِبُتْنَى لَا سَلَبَى وَلَالَّبَى  
وَيَعْقُوبُه تَبَيَّضُ أَعْيُنُه حَزَنًا  
بَه نَحْن نُحْنَا وَالْفَعَام بَنَا غَنَى  
فِي سَاهِمْ عَنَا بَمْثُلَ الَّذِي قَلَنَا

وَنَلَمْ تَرَبَ الْأَرْضَ أَنْ قَدْ مَشَتْ بِهَا  
فَوَا أَسْفِي فِيهِ عَلَى يَوْسُوفَ الْحَمَّى  
وَلَيْسَ الشَّجَّيِي مِثْلَ الْخَلَّيِي لِأَجْلِ ذَا  
يَنَادِي مَنَادِيَهِمْ وَنَصْغِي إِلَى الصَّدَى

ب - القسم الثاني مساوق في موضوعاته وأغراضه وطريق تعبيره لطابع  
البيار العام الأدبي في ذلك العصر ، من كثرة إغراق في الغزل ، ووصف للخمرة ،  
وتغرن بالديار التي نزلت بها الأحبة ، ونجد مثال ذلك في قصيدة :

وَجَادَ عَلَيْهَا أَدْمَعُ وَغَمَامُ  
وَلَا رَنْحَنَا لَوْعَةُ وَهِيَامُ  
لَهَا الْبَدْرُ وَجَهُ وَالسَّاحَابُ لَشَامُ  
تَوَدَّى وَمَثَلَى فِي الْفَرَامِ إِمامُ  
وَأَسْرِي وَلَوْ أَنَ الظَّلَامَ قَتَانُ  
وَأَطْرَقَ لَيلَ وَالْوَشَاءَ نِيَامُ  
تُحَلِّ تِلَافَ النَّفْسِ وَهُوَ حَرَامٌ  
وَلَا بَيْنَ هَاتِيكَ الْخِيَامِ مَقَامٌ <sup>(١)</sup>

عَلَى رَبِيعِ سَلْمَى بِالْعَقِيقِ سَلامُ  
مَنَازِلُ لَوْلَاهِنْ لَمْ يُعْرَفَ الْهَوَى  
وَعِنْدَ بَيْوَتِ الْحَيِّ هِيفَاءُ قَامَةُ  
هَوَاهَا عَلَى كُلِّ الْقُلُوبِ فَرِيسَةُ  
أَسِيرُ وَلَوْ أَنَ الصَّبَاحَ صَوَارِمُ  
وَأَغْشَى بَيْوَتِ الْحَيِّ لَا مَرْقَبَا  
إِذَا لَمْ تَكُنْ لِلصَّبَابِ أَقْدَامَ صَبَوةُ  
فَلِيُسْ لَهُ بَيْنَ الْمُحِبِّينَ رِحْلَةُ

• • •

## مَصَادِرُ الشِّعْرِ الصَّوْفِيِّ

لو تتبعنا منابع الشعر الصوفي وجدناها تنبع من أربعة فنون من فنون الشعر  
خاصة ، من الشعر الديني عامـة ، ومن الغزل بنوعيه العذري العفيف والصربيـع  
المادي ثمـ من الحمرـيات ، وأخيرـاً منـ الشـعر المـبني علىـ الرـمز :

### آ - الشـعـرـ الـدـيـنـيـ

وهو أول منابع الأدب الصوفي الإسلامي . بدأ هذا الشعر في الإسلام مع

(1) الأدب الصوفي في مصر ص ٤٠٩ .

انتصار الدعوة الإسلامية ، فما كاد رسول الله - ص - يخرج المسلمين إلى الغزوات حتى بدأ الشعراء يلقون الشعر بين يديه . ولقد كان الشعراء الذين ظهروا في الدور المدنى بضع مائة شاعر ، أشهرهم بلا ريب حسان بن ثابت شاعر الرسول .

فمن قوله في مدح الرسول :

أغَرَّ عَلَيْهِ لِلنَّبُوَةِ خَاتَمٌ  
وَضَمَّ الْآلَهَ اسْمَ النَّبِيِّ إِلَى اسْمِهِ  
فَبَكَىَ رَسُولُ اللَّهِ يَا عَيْنَ عَبْرَةَ  
نَبِيِّ أَنَانَابَعْدَ يَأسَ وَفَتَرَةَ  
فَأَمْسَى سَرَاجًا مُسْتَنِيرًا وَهَادِيَا

من الله من نور يلوحُ ويشهد  
إذا قال في الخمس المؤذن : أشهد  
ولا أعزِّنكَ الدهرَ دمعكَ يحمدُ  
من الرسل والأوثانُ في الأرض تعبدَ  
يلوح كما لاح الصَّفِيلُ المهنَدُ

ومن أشهر القصائد في الشعر الديني قصيدة كعب بن زهير

مَبِيسٌ إِثْرَهَا لَمْ يُفْدَ مَكْبُولٌ  
بَانَتْ سَعَادَ فَقْلِيَ الْيَوْمَ مَتَّبِولٌ  
لَا أَهْيَنَكَ إِنِّي عَنْكَ مَشْفُولٌ  
وَقَالَ كُلُّ خَلِيلٍ كُنْتَ آمَلَهُ  
فَكُلَّ مَا قَدَرَ الرَّحْمَنُ مَفْعُولٌ  
فَقَلَتْ خَلْلُوا سَبِيلٌ لَا أَبَا لَكَمْ

...

إِنَّ الرَّسُولَ لِنُورٍ يَسْتَضِئُ بِهِ  
مَهْنَدٌ مِّنْ سَيْوَفِ اللَّهِ مَسْلُولٌ

ويبدو أن القصائد الموجهة إلى مدح حضرة الرسول العظيم - صلوات الله عليه - ما كانت وحدها المنبع للشعر الصوفي ، ولا كانت شخصية الرسول وحدها المحرك والملهم ، وإنما كانت مقدمات تلك القصائد ، وما ضمت من حنين إلى البقاء المقدسة ككرود ، والعقيق ، ولعائمه ، وسلفع ، وبطاح مكة كذلك ، لقد كانت هذه المقدمات دافعاً وملهماً إلى التغنى بها عند الصوفيين ؛ وإذا كان شعراء المدح النبي يذكرونها ويتفنون بها فالصوفيون على آثارهم ، يتغنىون بها حباً بالرسول وبن حلق الرسول وجعل مكة مهبط الوحي الأول ، وموقع بيته العتيق .

والشعر الديني كان كثيراً في عهد الإسلام الأول ، أما في العصر العباسي فأميره أبو العتاهية ، وهو الذي يقول في الزهد :

الْيَسْ لِي بِالْكَفَافِ مُتَسَعٌ  
لِلنَّاسِ جَمِيعًا لَوْ أَنْهُمْ قَنَعُوا  
لِأَقْوَامَ فِي الْغَيْرِ قَدْ رَتَعُوا

حَتَّىٰ مَنْ يَسْفَزُنِي الطَّمَعَ  
مَا أَفْضَلُ الصَّبَرُ وَالْقَنَاعَةَ  
وَأَخْدُعُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ

## ب - الفَكَازْ

وهو بنوعيه العذري والصريح مصدر من مصادر الأدب الصوفي . وإن الحب الإلهي في الشعر الصوفي فرع من فروع الغزل والنسيب ، لا يختلف عن الغزل العادي في المعاني والألفاظ ، ولكن يختلف في التفسير والتأويل فقط . ولو أردنا المقارنة بين الغزل الإنساني والوجد الصوفي لطال الأمر ، وكثرت الشواهد ، ولعل مثلاً واحد يكفي دليلاً على هذا التقارب أو الانحدار .

قال عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود - أحد وجوه الفقهاء في المدينة المنورة ، ومن التابعين الذين عاصروا عمر بن عبد العزيز وقد كانت لعبيد الله زوجة ، فعتب عليها في بعض الأمر فطلّقها ، ثم ندم على ذلك قصيدة مطلعها :

وَلَا مَكَّ أَقْوَامٌ وَلَوْ مُهُمْ ظَلَمٌ  
عَنَاهَا وَلَا تُحِبَا حَيَا طَعْمٌ  
أَلَا إِنْ هَجْرَانَ الْحَبِيبِ ثَانِيَا  
رَشَادٌ ، أَلَا يَا رَبِّيَا كَذَبَ الرَّعْمُ (١)

كَتَمَ الْمَوْى حَتَّىٰ أَضَرَّ بِكَ الْكَتْمَمِ  
أَلَا مَنْ لِنَفْسٍ لَا تَنْمُوتُ فِيْنَفْضَتِي  
أَنْتَرَكَ إِتْيَانَ الْحَبِيبِ ثَانِيَا  
فَلَدَقَ هَجْرَاهَا ، قَدْ كَنْتَ تَرْعُمُ أَنْتَهَ

إن قارئ الشعر الصوفي ليشعر أنه أمام عاطفة حب عنيف ، وأمام إنسان أذابه الوجد ، وأضناه الحنين ، وتيّمه الجوى ، وحرق فؤاده الشوق إلى الحبيب . وهذه العاطفة الحرّى قد تظهر في بعض شعر عنترة الذي ودّ تقبيل السيف التي لمعت كبارق ثغر عبّلة المتّسم ، وفي كثير من شعر جميل الذي تصوّر أنه قتيل بيد من أحبّ وهو بقتله راضٌ فرحان ، بل هو يبكي حباً وفداء ، ونجده في

(١) الأغاني ١٤٩/٩ .

شعر الشريف الرضي وحجازياته .

قوام هذا الحب إخلاص من العاشق ، وصدق في عاطفته ، وإيمان بحبه ، وزعم علىبقاء معه وفيه ، وذوبان من أجله ، وتلذذ بالعذاب الذي يضنه ، والحرقة التي تكويه ، والدموع التي ترويه ، والسهام التي ترديه ، إنه حب يتبرد على كل غزل أو نصح نصيح .

## ٥- الخَمْرِيات

والنَّحْمَرِيات منبع فوار من منابع الأدب الصوفي ، يكفي أن نورد لأمير النَّحْمَرِ أبي نواس قصيدة لا تختلف عن خمريات الصوفية المتأخرة إلا بالتأويل فقط .

ولقد سار شعراء الصوفية في النَّحْمَرِيات على آثاره ، وغروا من عبقريته وعبراً أقرانه . ذكر الغزالى في « باب الوجود السماع »<sup>(١)</sup> من كتاب « إحياء علوم الدين » أن الصوفي إذا استغرق في ذكر الله حتى في قلبه عن كل شيء إلا عن ذكر الله الحاضر فيه كانت حاله حال الإناء الذي يتلون بلون ما فيه ... ويعرب عن هذه الحقيقة ، أعني سر القلب بالإضافة إلى ما يحضر فيه قول الشاعر :

رقَّ الرجاج وراقت النَّحْمَرُ  
فتشابها فتشاكل الأمر  
فكأنما خمر ولا قدح  
أما البيتان فهما للصاحب بن عباد . ولقد اشتهرت قصيدة أبي نواس التالية ، وعبد منها الصوفيون كثيراً .

ولا تسقني سرًّا إذا أمكن الجهر  
فإن طال هذا عنده قصرَ العمر  
وما الغُنْمُ الا أن يتعنني السُّكُنُ  
فلا خيرَ في اللذاتِ من دونها ستر<sup>(٢)</sup>

ألا فاسقني خمراً، وقل لي: هي النَّحْمَر  
فعيش الفي في سكرة بعد سكرة  
وما الغَبَنُ الا أن تراني صاحبَا  
فبُخْ باسم من أهوى ودعني من الْكُنْتَنِ

(١) إحياء علوم الدين ٢٢٩/٢ .

(٢) ديوان أبي نواس ص ٢٧٣ .

وراح الصوفيون يقتبسون من شعر الخمرة كل شيء ، السكر ، والعبق ، واللون ، والإشعاع ، والأثر وما إلى ذلك ، ويذرجنها في أشعارهم ويجهونها إلى أغراضهم الخاصة . وإذا قلبت دواوينهم وجدت فيها من ذكر الخمرة والشوة والسكر وما يتصل به ركاماً هائلاً من الألفاظ والتغيير والمعانٍ ، لكنها جميعاً رموز إلى سكر آلهي ، وخمرة روحية ، ولذة وصال واتصال حلالين . ذلك كله شبيه بموضوع الغزل وذكر سلمي ولبني وليلي .

## د - الرمز

وهو الأساس الذي يرتکز عليه الأدب الصوفي . وأقرب تعريف له هو : الإغراق في الاستعارة ، والابتعاد في مدلول الكلمة ، والاستعارة بمعطيات التورية . ذلك من حيث البلاغة . أما من حيث الفن فهو التعبير عن معنى بألفاظ تدل في ظاهرها على شيء قريب يدركه القارئ العادي ، وتحمل في باطنها معنى آخر بعيداً ، لا يصل إليه إلا الدارس المتعمق ، أو الإنسان المتخصص بهفهم باطن النصوص ، والصوفي الحق .

ولقد عرفت اللغة العربية شيئاً من هذا ، فسمته حيناً بالملحن ، وحياناً بالألغاز ، وحياناً بفتيا فنية العرب ، إلا أن ذلك كله كان في مجال ضيق محدود . ومن أقدم ما يمكن أن يستشهد به على الرمز أبيات حميد بن ثور حين منع عمر بن الخطاب من أن يشبب شاعر بالمرأة فقال حميد :

أبى الله إلا أن سرحة مالك على كل أفنان العضاه ترود  
فقد ذهبت عرضاً وما فوق طوها من السرح إلا عَسْتَةَ وسُحوق  
فلا العطل من برد الضحى تستطيعه ولا فيءُ من برد العشي تذوق  
فهل أنا إن علّت نفسي بسرحة من السرح موجود على طريق  
أما الشاعر الذي برب الرمز في شعره بروزاً ظاهراً ، فاغترف منه شعراء  
الصوفية اغترافاً فهو محمد بن الحسين الموسوي المشهور بالشريف الرضي وشعره

مشتمل على أكثر خصائص الشعر الصوفي ، فمن قوله :

شفقت إليه الدار عين بمهجني  
إذا اعترض المأمولَ من دونه الردي  
تلقيت منه مُنْبِيَّتِي بِمُنْبِيَّتِي  
وغامرتُ فيه لا أبالي لـ وـ أني  
لأن قعيد الذل حبـاً كـيت  
الـ لا أـعدُ العـيش عـيشاً مـعـ الأـذـى  
فأخذ ابن الفارض عدداً من هذه المعاني ، وأخذ روـها وبـحرـها وقال  
من قصيدة له :

تبـعـ المـنـايـاـ إـذـ تـبـعـ لـنـاـ المـنـيـ  
وـذـاكـ رـخـبـصـ مـنـبـيـتـيـ بـمـنـبـيـتـيـ  
ـ جـمـالـ حـمـيـاـكـ الـمـصـونـ لـثـامـنـ  
ـ عـنـ اللـمـ فـبـهـ عـدـنـ حـيـاـ كـيـتـ  
ـ وـلـيـسـ الرـمـزـ قـاصـراـ عـلـىـ ذـكـرـ سـلـمـيـ وـلـبـنـيـ وـلـيلـيـ ،ـ وـلـاـ عـلـىـ الـحـمـرـ وـالـسـكـرـ  
ـ وـالـلـذـاتـ وـحـدـهـاـ ،ـ إـنـماـ هوـ عـامـ شـامـلـ ،ـ يـكـونـ فـيـماـ ذـكـرـنـاـ ،ـ كـمـاـ يـكـونـ فـيـ  
ـ الـبـقـاعـ الـتـيـ تـسـكـنـهـاـ الـأـجـبـةـ ،ـ وـالـأـدـيرـةـ الـتـيـ تـعـقـنـ الـحـمـرـ فـيـهـاـ وـتـسـقـيـ .ـ وـلـقـدـ أـكـثـرـ  
ـ الـمـتصـوـفـةـ مـنـ ذـكـرـ مـوـاطـنـ عـدـةـ فـيـ الـحـجـازـ ،ـ وـبـكـوـاـ فـيـهـاـ وـعـلـيـهـاـ ،ـ وـحـنـواـ شـوـقـاـ  
ـ إـلـىـ لـثـمـهـاـ ،ـ وـتـمـرـغـ فـيـ تـرـابـهـاـ ،ـ إـنـهاـ لـبـيـتـ مـقـصـودـهـ لـذـانـهـاـ ،ـ إـنـماـ هـيـ رـمـزـ حـبـ  
ـ صـادـقـ ،ـ وـهـوـ مـبـرـحـ ،ـ وـعـاطـفـةـ جـيـاشـةـ صـادـقـةـ ؟ـ إـنـهاـ رـمـزـ لـلـحـيـبـ الـأـولـ  
ـ وـالـأـخـيـرـ ،ـ وـهـوـ اللـهـ ؟ـ وـإـنـ الـعـاـشـ الصـادـقـ لـيـلـمـ هـذـاـ الـجـدارـ وـذـاكـ لـلـذـانـهـاـ ،ـ بـلـ  
ـ حـبـاـ بـنـ سـكـنـ فـيـهـاـ .ـ وـكـذـلـكـ يـفـعـلـ الـصـوـفـيـوـنـ .

وـمـنـ أـبـيـاتـ الشـرـيفـ الرـضـيـ الـمـلـوـعـةـ بـذـكـرـ الـأـمـاـكـنـ الـمـقـدـسـةـ ،ـ وـالـغـزـلـ  
ـ الـعـفـيفـ ،ـ وـالـخـمـرـ :

يـاـ رـفـيـقـيـ قـفـاـ نـضـوـيـكـمـاـ (١)  
ـ وـانـشـداـ قـلـبـيـ قـفـقـدـ ضـيـعـتـهـ  
ـ عـارـضـاـ السـرـبـ فـإـنـ كـانـ فـتـيـ  
ـ ثـمـ كـانـتـ بـقـبـاءـ وـقـفـةـ (٢)

(١) النسو : البعير المهزول

(٢) نفي : مكان معروف في الحجاز بين مكة وعرفات (قباه : اسم موضع في الحجاز ، فيه بنى الرسول أول مسجد).

(٣) الصلوة في الإسلام ص ١٠١.

لهم الشكوى وبُخْبِه الفَنَا  
مِرَّ بِالْحَيٍّ وَلَمْ يَلْتَمِمْ بِنَا  
سُفْلَ النَّيْلِ وَمَا جَادَ لَنَا  
يَا نَزُولَ الْحَيِّ شَيْئاً حَسَنَا

غادر وني جسداً تُظْهِرَه  
جَذَا مِنْكُمْ خِيَالٌ طَارِقٌ  
بِالْخَلِّ بُخْلَ الَّذِي أَرْسَلَه  
مَا رَأَتِ عَيْنَيْ مَذْ فَارِقْتَكَمْ

وربما جاز لنا أن نقول : إن الرمز الصوفي لم يكن غاية فنية ، وإنما هو وسيلة ؛ وهو مختلف اختلافاً بيناً واضحاً عن الطريقة الرمزية في الشعر الحديث ، وذلك لأن الرمزية في الشعر الحديث تنشد الموسيقية ، ولا تحفظ بالفكرة أللظهور . وفوق هذا كله فهناك اعتبار آخر استدعي الرمز في الشعر الصوفي ؛ وهذا الاعتبار نجم عن الحالات النفسية التي تنشأ عن الأحوال والمواجد ، ونقصر مادة الألفاظ عن تصويرها تصويراً دقيقاً كل الدقة ، فيعمد الصوفي إلى الرمز والإشارة ليعبر عن فيهذه الباطني ، ويبدع لنفسه مصطلحات خاصة لا يدركها إلا الصوفي . ولقد أكد القشيري هذا فقال : وهذه الطائفة يستعملون الألفاظاً بينهم قصدوا بها الكشف عن معانيهم لأنفسهم ، والإجمال والتستر على ما بينهم في طريقتهم ، لتكون معانٍ أفالاظهم مستحبة على الأجانب غيرها منهم على أسرارهم أن تشيع في غير أهلها .

وقد علل نيكلسون رمزية الصوفية بقوله : إن الصوفية قد جعلوا من ذلك الأسلوب الرمزي قناعاً يسترون به الأمور التي رغبوا أن يكتموها ، وهذه الرغبة طبيعية عند قوم يدعون أنهم قد حُصُوا - دون غيرهم - بمعرفة الباطن ؛ وفوق هذا فإن التصريح البَيِّن بما يعتقدون ، لعله أن يهدى حرفيتهم ، بل حياتهم . فإن تركنا جانبنا كل هذه الدوافع فالصوفية قد اصطنعوا الأسلوب الرمزي لأنهم لم يجدوا طريراً آخر يمكننا ترجمون به عن رياضتهم الصوفية .

.....

## الفَصْلُ الثَّانِي

# المَدَائِعُ النَّبَوِيَّةُ

وهي الشق الثاني من الشعر الديني ، فقد ترکزت في شخصية رسول الله محمد صلى الله عليه وسلم .

والمدائع النبوية فن من فنون الشعر التي أذاعها التصوف ، فهي لون من ألوان التعبير عن العواطف الدينية ، وباب من أبواب الأدب الرفيع ، لأنها صدرت عن قلوب مفعمة بالحب الصادق ، والإخلاص المكين .

ونريد أن نشير إلى أن المدائع النبوية نظمت – في الغالب – بعد وفاة الرسول الكريم . ونحن ندعو الشعر الذي يقال في ميت « رثاء » ولكنه في الرسول « مدح » وكان في استبدال الكلمة مدح بكلمة « رثاء » إشارة إلى أن النبي الكريم كأنه موصول الحياة ، نظراً لأن شريعته حية ؛ أو قد تقول : إن شعر الرثاء لا يسمى « رثاء » إلا إذا قيل في أعقاب الموت ، أما إذا قيل بعده بزمن طويل فهو « مدح » . ومن هنا أمكن أن تقول : إن حسان بن ثابت رثى الرسول ، وإن البوصيري مدحه ، علما بأنَّ كثيراً من الفِكَر عند حسان قد تكرر في شعر البوصيري . والسبب في اختلاف التسمية أن الأول نظم قصائده بعيَّنةٍ وفاة الرسول ، وأن الثاني قالها بعد وفاة محمد – صلى الله عليه وسلم – بقرون عدة<sup>(١)</sup> .

---

(١) انظر زكي مبارك في المدائع النبوية ص ١٧ .

لا نريد أن تستقصي الباكير الأولى للمذائع النبوية في عهد الجahلية والإسلام ، وكيف نظر الأعشى ، أو حسان ، أو كعب ، أو من جاء بعدهم من الشعراء إلى الرسول الكريم ، ولا نريد أن ندقق في وجوه الاختلاف بين نظرة هذا الشاعر أو ذاك إلى حضرة النبي العربي ، وإنما نريد أن نبحث هنا اللون ، وما صار إليه في العصرين المملوكي والعثماني ، وندقق في الخلط الذي سار فيه ، وفي المال الذي انتهى إليه . كذلك نسعى إلى أن نفسر الغلو الذي شهدته في المذائع النبوية ، ذلك الغلو الذي يقضي بأنه : « لو لا محمد ما ظهر سمس ، ولا قمر ، ولا نجوم ، ولا أنهار ، ولا نمار ، ولا شجر ، ولا بدر ، ولا جبال ، ولا غير ذلك ». نريد أن نعرف ليم صحّ « ابن نباتة المصري أن يقول :

لواه ما كان أرض ولا أفق  
ولا مناسك فيها للهوى شهب  
وليم جاز لليوصيري أن يحكم بأن محمداً دان الأنبياء قبل أن يخلق  
وذلك في بردته التي قال فيها :

وكل آي أتى الرسل الكرام بها فلما اتصلت من نوره بهم  
فإن شمس فضل هم كواكبها يُظْهِرُنَّ أُنوارَهَا للناس في الظلم  
لزكي المبارك في كتابه « التصوف الإسلامي » رأي في تفسير ذلك الغلو  
يقول فيه : « وهذا الغلو لا يفهم إلا إذا عرفنا أنه يرجع إلى أصل من أصول  
التصوف ، وهو القول « بالحقيقة المحمدية » . والحقيقة المحمدية هي العداد  
الذي قامت عليه « قبة الوجود » ، وهي صلة الوصل بين الله والناس ، وهي  
القوة المدببة التي يصدر عنها كل شيء<sup>(١)</sup> . واعتمد المبارك في تفسيره هذا  
على نص لابن عربي في الفتوحات المكية جاء فيه قوله : « اعلم أن الله لما خلق  
الخلق جعلهم أصنافا ، وجعل في كل صنف خياراً ، واختار من الخيار خواص  
وهم المؤمنون ، واختار من المؤمنين خواص وهم الأولياء ، واختار من هؤلاء

(١) الجزء الأول ص ٢٦٨ .

الخواص خلاصة وهم الأنبياء ، واختار من الخلاصة نقاوة وهم أنبياء الشرائع المصوّرة عليهم ، واختار من النقاوة شرذمة قليلة هم صفاء النقاوة المروقة ، وهم الرسل أجمعهم ، واصطفى واحداً من خلقه وهو منهم ، وليس منهم ، هو المهيمن على جميع الخلائق ، جعله الله عَمَّا أقام عليه قبة الوجود ، وجعله الله أعلى المظاهر وأسناها صع له المقام تعينا وتعريفا ، فعلمُهُ قبل وجود طينة البشر ، وهو محمد - ص - لا يكاثر ولا يقاوم ، هو السيد ، ومن سواه سوقة <sup>(١)</sup> .

ويذهب الدكتور زكي مبارك في تفسير هذا النص مذهباً خاصاً فيقول : إن ابن عربي يحكم بأنَّ مُحَمَّداً هو من الناس وليس من الناس ، هو من الناس لأنَّه مخلوق ، وليس من الناس لأنَّه يفيض الوجود على الناس . هو المهيمن على جميع الخلق . جعله الله عمداً أقام عليه قبة الوجود . هو حادث الجسد ، ولكنه أزلِيَّ الروح <sup>(٢)</sup> .

ولذا كنا نوافق الدارس في بعض تفسيره ، نراه قد غالى في بعضه الآخر ،  
وفسّر النص بأكثـر من عبارته الظاهرة ، وأضاف إلى معانـيه أموراً لم ترد في  
النص الأصـيل . ذلك أن قوله – أعني المبارك – : هو من الناس لأنـه مخلوق ،  
وليس من الناس لأنـه يفيض الوجود على الناس » وقولـه : « هو حادـث الجسد  
ولكنـه أزلي الروح » فيه شطـط ومتـلاـحة . لأنـ لفـظـة « المـهيـمن » – وإنـ وصفـ  
بـها الحالـق جـلـ جـلالـه نـفـسـه بـها – فـإنـها تحـتمـلـ في المعـنى اللـغوـي : « الشـاهـد » وـهو  
من آمنـ غـيـرـه مـنـ الـخـوف . وتحـتمـلـ معـنى : « المؤـتـمـن » ، « والـرـقـيب » ،  
« والـقـائـمـ علىـ أمـورـ النـاسـ »<sup>(3)</sup> وقد ورد قولـ الشـاعـرـ :

وَفِي كُلِّ هَذِهِ التَّفْسِيرَاتِ نَفْضُ لِتَفْسِيرِ الْمَارِكَ بِأَنَّ مُحَمَّداً يُفِيضُ الْوُجُودَ  
أَلَا إِنْ خَيْرُ النَّاسِ بَعْدَ نَبِيِّهِ مَهِيمِنُهُ التَّالِيُّ فِي الْعُرُوفِ وَالنَّكَرِ

(١) الفتوحات المكية ٩٧/٢ .

٢٦٩ ) التصوف الإسلامي .

<sup>٣)</sup> انظر في لسان العرب مادة ( همن ) .

على الناس ، وإنما لنجعـب من تفسيره الذي ذكر فيه أن مـحمدـا حادـثـ الجـسد ، أـزـليـ الروـح . فالـحدـوثـ أمرـ طـبـيـعـيـ لأنـهـ بشـر . أماـ أـزـليـ الروـحـ فـاخـتـرـاعـ منـ الـمـارـكـ لمـ نـجـدـهـ فيـ نـصـ ابنـ عـرـبـيـ ، بلـ لـيـسـ منـ المـعـقـولـ أنـ يـنـطـلـقـ بهـ عـاقـلـ ، لأنـهـ كـفـرـ صـراـحـ .

وـمـهـماـ يـكـنـ منـ أـمـرـ ، فإنـ عـدـدـاـ منـ الـمـتـصـوـفـةـ وـصـفـواـ مـحـمـدـاـ بـ «ـ قـبةـ الـوـجـودـ »ـ ، وـنـعـقـدـ أـنـ يـجـبـ عـلـيـنـاـ تـفـسـيرـ قـوـلـهـمـ «ـ قـبةـ الـوـجـودـ »ـ تـفـسـيرـاـ يـنـسـجـمـ وـتـعـبـرـاتـ الصـوـفـيـةـ الرـمـزـيـةـ . وـيـخـيـلـ إـلـيـنـاـ أـنـ مـعـناـهـاـ يـتـفـقـ وـ «ـ سـيـدـ الـوـجـودـ »ـ . وـكـانـ تـمـجيـدـهـمـ الـبـالـغـ لـلـرـسـوـلـ أـسـاسـاـ فـيـ تـمـجيـدـهـمـ وـفـنـائـهـمـ فـيـ حـبـ الـخـالـقـ الـعـظـيمـ .

ولـقـدـ عـزـّزـ هـذـاـ الـوـصـفـ لـلـرـسـوـلـ أـحـادـيـثـ عـدـدـاـ وـرـدـتـ فـيـ الـكـتـبـ الصـحـيـحةـ مـنـهـاـ : «ـ أـنـاـ سـيـدـ النـاسـ وـلـاـ فـخـرـ ، وـأـنـاـ سـيـدـ وـلـدـ آـدـمـ ، وـأـنـاـ خـيـارـ مـنـ خـيـارـ »ـ .

وـمـنـ هـذـيـنـ الـمـنـطـلـقـيـنـ : الأـحـادـيـثـ الـنـبـوـيـةـ مـنـ جـهـةـ ، وـتـفـسـيرـ الصـوـفـيـةـ الـحـقـيـقـةـ الـمـحـمـدـيـةـ مـنـ جـهـةـ أـخـرـىـ اـنـطـلـقـ مـدـاحـ الرـسـوـلـ إـلـىـ قـوـلـهـمـ : لـوـلـاهـ مـاـ كـانـ أـرـضـ وـلـاـ أـفـقـ وـلـاـ زـمـانـ ، إـلـىـ آـخـرـ هـذـهـ الـمـعـانـيـ .

أـمـاـ أـوـلـاـ مـنـ فـتـحـ بـابـ الـمـدـائـعـ الـنـبـوـيـةـ فـيـ الـعـصـرـ الـمـلـوـكـيـ فـهـوـ الـبـوـصـيـرـيـ ، وـخـاصـةـ فـيـ قـصـيـدـتـهـ الـمـشـهـورـةـ بـالـبـرـدـةـ . وـلـوـلـاـ مـاـ أـحـاطـ الـبـوـصـيـرـيـ ذـاـتـهـ فـيـ تـلـكـ الـقـصـيـدـةـ مـنـ تـعـظـيـمـ وـتـقـدـيـسـ لـمـاـ نـالـتـ مـنـ الشـهـرـةـ مـاـ نـالـتـ .

وـتـبـدـأـ قـصـةـ الـبـرـدـةـ عـلـىـ الصـورـةـ التـالـيـةـ : يـقـولـ الـبـوـصـيـرـيـ : «ـ كـنـتـ قـدـ نـظـمـتـ قـصـائـدـ فـيـ مـدـحـ رـسـوـلـ اللهـ – صـ – مـنـهـاـ مـاـ كـانـ أـقـرـحـهـ عـلـيـ الـصـاحـبـ زـيـنـ الـعـابـدـيـنـ يـعـقوـبـ بـنـ الـزـيـرـ ، ثـمـ اـنـتـقلـ لـيـ بـعـدـ ذـلـكـ فـالـجـ أـبـطـلـ نـصـفيـ ، فـقـكـرـتـ فـيـ عـلـمـ قـصـيـدـتـيـ هـذـهـ فـعـلـتـهـاـ ، وـاستـشـفـعـتـ بـهـاـ إـلـىـ اللهـ تـعـالـيـ فـيـ أـنـ يـعـافـيـنـيـ ، وـكـرـرـتـ إـنـشـادـهـاـ ، وـنـمـتـ فـرـأـيـتـ الـنـبـيـ – صـ – فـمـسـحـ وـجـهـيـ بـيـدـهـ الـمـبـارـكـةـ ، وـأـلـقـىـ عـلـيـ بـرـدـةـ ، فـأـنـتـبـهـتـ وـوـجـدـتـ فـيـ نـهـضـةـ فـقـمـتـ وـخـرـجـتـ مـنـ بـيـتـيـ ، وـلـمـ أـكـنـ أـعـلـمـ بـذـلـكـ أـحـدـاـ ، فـلـقـيـتـ بـعـضـ الـفـقـراءـ ، فـقـالـ لـيـ : أـرـيدـ أـنـ تـعـطـيـنـيـ الـقـصـيـدـةـ الـتـيـ مـدـحـتـ بـهـ رـسـوـلـ اللهـ – صـ – فـقـلتـ : أـيـهاـ ؟ـ فـقـالـ :

التي أنشأتها في مرضك ، وذكر أوصافها . وقال : والله لقد سمعتها البارحة وهي تُنشَّد بين يدي رسول الله - ص - ورأيت رسول الله - ص - يتمايل وأعجبته ، وألقى على من أنشدها بُرْدة . فأعطيته إياها . وشاع المنام » .

ويظهر أن موضوع الفالج وشفاء الشاعر منه إثْرَ نظم البردة ، ومسحَ الرسول وجه البوصيري بيده المباركة ، وإلقاءه عليه بُرْدة ، ولقاءه بالفقير ، وأن هذا الفقير عرف أن البوصيري نظم قصيدة ، وأن رسول الله سمعها ، وأنه ألقى بُرْدة على منشدتها هو الذي جعل كثيراً من الناس يقدّسون الشاعر وقصيده ، ويتركون بها ، وينتلوها في المواسم والتوازن وعند الخطوب . وهذا ما دفع عدداً من الشعراء إلى أن ينهجوا نهج البوصيري ، ويتّرسّموا خطأه في بردته أملأاً في أن تكون لهم ما كان للبوصيري أو بعض ما حظي به .

لسنا في صدد مناقشة صحة رواية البوصيري أو عدم صحتها ، إنما بين أيدينا قصيدة دعيت بالبردة ، قيل فيها أخبار ، وترسمها شعراء كثيرون ، وفتحت في الأدب العربي فناً جديداً مستحدثاً دعواناه بالبدعيات وهذا ما نريد الاهتمام به ، وتعريفه .

عدد أبيات بردة البوصيري مائة واثنان وثمانون بيتاً ، جاءت على روبيَّ الميم ، ونظمت على وزن البحر البسيط .

دارت معانٍها حسب الترتيب التالي :

السبب ، ثم التحذير من هوئ النفس ، ثم مدح النبي ، والكلام عن مولده ومعجزاته ، ثم الحديث عن القرآن ، والإسراء ، والمعراج ، والجهاد ، وانتهت القصيدة بالتسلل والمناجاة .

ولا نشك في أن البوصيري استأنس عند نظم بردته بعجمية ابن الفارض :

هل نار ليلى بدت ليلاً بـ ذي سَلَمِ أم بـ بارق لاح في الزَّوَارِعِ فالعلَمِ  
فأسماء الأماكن التي ذكرها ابن الفارض هي ذاتها عند البوصيري ، والوزن والقافية عند السابق هما نفسهما عند اللاحق ، كذلك تكررت بعض المعاني

وتشابهت . فإذا قال ابن الفارض :  
يَا لَانِي لَامِنِي فِي حَبْهُمْ سَفَهَهَا  
كُفَّ المَلَامَ فَلَوْ أَحْبَبْتَ لَمْ تَلْسُمْ

قال البوصيري :  
يَا لَانِي فِي الْمَوْى الْعَذْرِيَّ مَعْدَرَةً  
مِنِي إِلَيْكَ وَلَوْ أَنْصَفْتَ لَمْ تَلْسُمْ  
وإذا قال ابن الفارض :

طَوْعًا لِقَاضٍ أَتَى فِي حُكْمِهِ عَجَبًا  
أَصَمَّ لَمْ يَسْمَعْ الشَّكْوَى وَأَبْكَمَ لَمْ  
قال البوصيري :

عَدَتْكَ حَالِي لَاسْرِي بِمُسْتَنْدِرٍ  
حَضْنِي النَّصْحُ لَكُنْ لَسْتَ أَسْمَعَهُ  
عَنِ الْوَشَاءِ وَلَا دَائِي بِمُنْحَسِّمٍ  
إِنِّي أَحَبُّ عَنِ الْعَذَالِ فِي صَمَّ

وزاد البوصيري على ابن الفارض بعض بصمات عصره ، وشيئاً من آثار  
الثقافة التحوية واللغوية التي كان يخلو للشعراء أن يزيروا بها قصائدhem دون أن  
يدروا أنها قد تهوي بفنهم إلى درك الصعف والتقهقر . ومثل ذلك قوله :

خَفَضَتْ كُلَّ مَقَامٍ بِالإِضَافَةِ إِذْ نَوَدَتْ بِالرَّفْعِ مُثْلَّ الْمَفْرَدِ الْعَلَمَ  
لَقَدْ حَشَا الْبَوْصِيرِيُّ فِي الْمَدِيعِ النَّوْيِيِّ أَلْفَاظَ النَّحْوِينَ ، وَكَأَنَّهُ ظَنَّ أَنَّهُ  
يَزِينُ قَصِيدَتِهِ بِمَثْلِ هَذِهِ التَّعْبِيرَاتِ ، وَلَمْ يَدْرِكْ أَنَّ الْحَسَنَ الْجَعْمَالِيَّ يَرْفَضُ هَذَا كَلْمَهُ  
وَيَتَأْبِيَاهُ .

أما أثر البردة في اللغة والأدب فكبير . ذلك أن هذه القصيدة بما رافقها  
من أخبار وروایات وأحلام - صحت أم لم تصح - أثرت في جمهور المسلمين  
فحفظوها الناس ، ورووها ، وحفظوها أبناءهم وأحفادهم ، وقرأوها في  
المناسبات المفرحة والمحزنة ؛ وأثرت في حركة التأليف فكثر شارحوها  
والملقون عليها . وبهذه الشروح والتعليقات وجدت ملاحظات علمية ولغوية  
قبمة ما كانت لولا وجود القصيدة ؛ وأثرت في الدراسات التاريخية حيث

أظهر المؤلفون ما تضمنته من إشارات تاريخية ، ودينية ؛ وأثرت في الحركة الأدبية فكثُر تشطيرها وتضمينها ، وتخفيضها ، وتبسيعها ، وتشيرها ، ومعارضتها ، ووأوجدت فناً جديداً عرف باسم البدعيات<sup>(١)</sup> - كما ذكرنا -

مات البوصيري سنة ١٢٩٦/٥٦٩٦ م وبعد موته بستين ولد أبو عبد الله محمد ابن أحمد المعروف بابن جابر الأندلسي ، وكان ضريراً، ولكن لم تمنعه تلك العاهة القاسية من الرحالة إلى المشرق ، فدخل مصر والشام ، واستوطن حلب ، ثم رجع إلى الأندلس فتوفي في «النبيّة» في جمادي الآخرة سنة ١٣٧٨/٥٧٨٠ م<sup>(٢)</sup> .

وقد افتتن ابن جابر بقصيدة البردة ، وظهر أثرها في شعره كقوله :

بَا أَهْل طَبِيَّةَ فِي مَغْنَاكُمْ قَمَرٌ يَهْدِي إِلَى كُلِّ حَمْدٍ مِنَ الْطَرِقِ  
كَالْغَيْثُ فِي كَرَمٍ وَاللَّيْثُ فِي حَرَمٍ وَالْبَدْرُ فِي أَفْنٍ وَالْزَّهْرُ فِي فَلَقٍ  
وَقَدْ شُغِلَ نَفْسُه بِمَعَارِضَةِ الْبَرْدَةِ ، وَلَكِنْ أَيْ مَعَارِضَةٍ ، لَقَدْ ابْتَكَرَ فَنًا جَدِيدًا  
فِي مَدْحِ الرَّسُولِ ، وَلَكِنْ كُلُّ بَيْتٍ مِنْ أَبْيَاتِهِ يُشِيرُ إِلَى فَنٍ مِنْ فَنُونِ الْبَدْعَيْعِ .  
وَمَطْلُعُ بَدْعَيْعِهِ :

بَطِيَّةَ اَنْزَلَ وَيَمِّمَ سِيدَ الْأَمْمَـ وَانْشَرَ لَهُ الْمَدْحُ وَانْثَرَ أَطْيَبَ الْكَلْمَـ  
وَقَدْ رَأَى مَعَاصِرُ اَبْنِ جَابِرٍ قِيمَةَ هَذَا الْفَنِ الْجَدِيدِ ، فَتَقْدِيمُ صَدِيقِهِ أَبْوَ  
جَعْفَرِ الْأَلْبِرِي لِشَرْحِ بَدْعَيْعِهِ ، وَاعْتَرَفَ لَهُ بِالْبَسِيقِ إِذْ قَالَ فِي مَقْدِمَةِ الشَّرْحِ :  
«بَادِرَةٌ فِي فَنِهَا ، فَرِيدَةٌ فِي حَسْنِهَا ، تُجْنِيَ ثُمَرُ الْبَلَاغَةِ مِنْ غَصْنِهَا ، وَتَنْهَلُ  
سَوَاكِبُ الْإِجَادَةِ مِنْ مَزْنَهَا ، لَمْ يُتَسْسَجَ عَلَى مَنْوَاهَا ، وَلَا سَمِحَتْ قَرِيْحَةٌ  
بِمَثَالِهِ .

وَفِي عَصْرِ اَبْنِ جَابِرٍ وَضَعَ صَفِيُ الدِّينُ الْحَلَّـيُّ الْمُتَوَفِّ سَنةَ ١٣٤٩/٥٧٥٠ مـ  
بَدْعَيْعِهِ الْمَسِّـةَ «الْكَافِيَّةُ الْبَدْعَيَّةُ فِي الْمَدَائِعِ النَّبُوَيَّةِ» وَمَطْلُعُهَا :  
إِنْ جَثَّ سَلَعاً فَسَلَّـ عَنْ جِيَرَةِ الْعَلَمَـ وَاقْرَأَ السَّلَامَ عَلَى عُرُبِ بَنْيِ سَلَـ

(١) انظر ذكي المبارك في المدائع النبوية من ١٩٦ .

(٢) نفح الطيب ، المقرئ ٩١٦/١ .

ويلفت نظرنا ما كتبه الحلي ذاته في سبب نظم هذه القصيدة حين يقول عن نفسه : « إنه أراد أن يؤلف كتاباً يحيط بجمل أنواع البديع ، فعَرَّفَهُ علة طال مذهبها . واشتدت شدتها ، فاتفاقاً أن رأى في منامه رسالة من النبي - ص - يتضاحاه المدح ، ويعدهُ البرء من سقمه ، فعدل عن تأليف ذلك الكتاب إلى نظم قصيدة تجمع أشنات البديع ، وتتطرز مدح محنده الرفيع .. الخ . (١) .

ونتساءل عن مدى صدق هذه الروايات ، وهل كان من مستلزمات نظم البديعية ادعاء الشاعر أنه أصيب بالمرض ، وأنه رأى الرسول ، أو وصلته منه رسالة ، وأنه طلب منه المديح ، وأنه وعده بالبرء ، وأنه بَرَّ بوعده ، أو أن الشعراء الذين جاءوا من بعد البوصيري نسجوا من خيالاتهم أحلاماً ، وروجوا لها ليكون لقصائدهم ما كان لبردة البوصيري ؟ .

ثم جاء عز الدين الموصلى ونظم بديعية أسمها « التوصل بالبديع إلى التوصل بالشفيع » ومطلعها :

براعةٌ تستهلُ الدمعَ في العَالمِ عبارةً عن نداء المفرد العَالمِ  
وأعقبه ابنُ حِجَةَ الْخَمْوَيْ ونظم بديعيته ، وشرحها في كتابه المسمى  
« خزانة الأدب » وجاء في مطلعها :

ثم جاء ابن المقرري - ١٤٣٣ / ٥٨٣٧ م ونظم بديعيته وأسمائها « الجواهر اللامعة في تجنيس القرائن الجامعية للمعنى الرائعة ». لي في ابتداء مدحكم يا عربَ ذي سلَّمَ بِرَاعَةٍ تُسْهِلُ الدُّمْعَ فِي الْعَالَمِ

وجاء السيوطي فعارض ابن حجة ونظم بدعيته أسمها : « نظم البديع في مدح خير شفيع » ومطلعها :

من العقيق ومن تذكار ذي سَلَمْ براعة العين في استهلاها بِدَمْ وجاءت عائشة الباعونية ، وأبو الوفاء بن عمر الفرضي ، وعبد المادي

<sup>٦٨٥</sup> .) انظر دیوان الحلی - طبعة صادر من .

الأبياري، وطاهر الجزائري، وابن خير الله الخطيب، وعبد الغني النابلسي، وقاسم بن محمد الحلبي، وصدر الدين الحسني، وشعبان الآثاري<sup>(١)</sup> فنظموا بديعيات.

وينبئنا ابن حجة في خزانة الأدب على أن العلماء نصّوا على أن الغزل الذي يصدر به المدح النبوى يتعمّن على الناظم أن يختشم فيه ويتأدب ويتصالع، ويتشبه مطرياً بذكر سَلْعَنْ ، ورامة ، وسفح العقيق ، والعُذَيْب ، والغُويْر ، ولَعْنَ ، وأكناْفِ حاجِر ، ويطرح ذكر مخاسنَ المُرْد ، والتغزل في نقل الردف ، ودقة الخصر ، وبياض الساق ، وحمرة الخد ، وخضره العذار ، وما أشبه ذلك<sup>(٢)</sup>.

وهكذا نصل إلى محصلة خلاصتها أن المدح النبوى اتّخذ في العصور الأخيرة قالباً جامداً اقتصر على البحر البسيط ، ورويَ الميم ، وعلى استعراض الشاعر لفنون البديع من ثانياً ألفاظ ترصف ، ظاهراً ها مدح الرسول وهي التي تدعى « البدعيات » .

لكن مجموع الشعر الذي مدح به الرسول – عدا البدعيات – تميز بالقوّة والجزالة ، وحرارة العاطفة ، وجودة السبك والأداء ، وتمرد على الضعف الذي استولى على بقية الفنون الأخرى .

هنا لا ينكر أحد من الشعر اتّخذ صورة رثاء الشاعر لنفسه ، وهو الذي نسميه « الندب » ؟ وهو – كما نعرفه – يكون حين يحس الشاعر باقتراب أجله ، ودونه من حافة قبره ، وهو قليل الزاد للمرحلة الطويلة القادمة المحتومة ، أو حين يرى نفسه غريباً في بلد بعيد ، وأنه وقع في مرض خطير ، لا يرجى له منه بره ، وأنه سيدفن في هذا المغرب القاسي ، دون أن يبكي عليه أخ ، أو صديق ، أو حبيب .

(١) مبارك ، المدائع النبوية ص ٢٠٤ .

(٢) خزانة الأدب ص ١٤ .

والذي يسترعي انتباها أن أكابر الرجال والعلماء والمشهورين في التأليف ، والعمل ، والنقد ، وخدمة الناس هم أرباب هذا الفن ، وأعلامه والمبرزون فيه.

ويلفت نظرنا – كذلك – أن التوسل برسول الله صلى الله عليه وسلم – قصد الشفاعة يوم القيمة كان على رأس الفكر التي حملها الشعر ، وانطلق بها ، وأن التمسّح بقاع الحجاز المختلفة ، وبأنحصار التوق التي تحمل الخطأ والمذنبين إلى بقاع الحجاز ، وإلى المدينة المنورة بخاصة كانت من أهم الموضوعات في هذا الصدد .

فهذا مجد الدين الوتري البغدادي <sup>(١)</sup> يستعين بالشفيع من ذنبه التي فاضت وطفت حتى كادت تُودي به .

أغنى أجِرني ضاع عمرِي لِي مَنْ  
بائقالْ أوزاري أرانسي أرزَّا  
إذا لم يكن لي من جنابك شافعٌ شَقِيتُ فما لي غيرُ جاهلك ملجاً <sup>(٢)</sup>

كذلك وقف الإمام البرعي <sup>(٣)</sup> أمام رسول الله وراح يتولّ ويصبح :  
.. عسى يا رسولَ الله نظرة رحمة  
إلينا ، والا دعوةً ليس تحْجَب  
فأنت حمانا من زمان معاند  
به يُنكر المعروف والدين يُسلب  
فقد عَظُمتْ أوزارنا وذنوبنا  
ولم نأت شيئاً للكرامة يوجِب <sup>(٤)</sup>

والإمام الصّرّصيري <sup>(٥)</sup> يتغزل بنجد ، ورامَة ، وزَرُود ، وسَلْع ،

(١) أحمد بن محمد الوتري الشافعي الرفاعي ، أبو محمد ، ذكر لقبه صاحب الأعلام بأنه « ضياء الدين ». شيخ فيه فضل ، وصلاح . توفي سنة ٩٨٠ / ١٥٧٢ م (الأعلام ٢٢٢/١).

(٢) يوسف النبهاني ، شواهد الحق في الاستفادة بسيد الخلق ص ٢٨٥ .

(٣) عبد الرحيم بن أحمد بن علي البرعي اليمني . شاعر متصوف . له ديوان شعر . توفي سنة ٨٠٣ / ١٤٠٠ م . (الأعلام ١١٨/٤).

(٤) شواهد الحق ص ٢٩٠ .

(٥) يحيى بن يوسف بن يحيى الأنصاري . شاعر من أهل صرصر (عل مقربة من بغداد) سكن -

وعَقِيقُ الْأَرَاكِ<sup>(١)</sup> ، ويُشَمُ فيها العَبَقُ والمُسْكُ وَالظِّيبُ ، فَهِي أَرَاضٍ تَوَدِي  
إِلَى الْحَبِيبِ وَالشَّفِيعِ ، وَهِي طَرِيقٌ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ وَحْبِيهِ . وَالشَّاعِرُ إِنَّمَا أَحْبَبَهَا  
وَتَغَزَّلَ بِهَا فَلَأْنَهَا تَوَصَّلُهُ إِلَى مَنْ لَا يُخَيِّبُ شَفَاعَةً مُسْتَجِيرٍ ، وَلَا يَرْدُ رَجَاءً  
رَاجٍ .

حَفَّحَتِ الْعَبَقَ فَالْمَزَارُ قَرِيبٌ  
وَقِبَابٌ وَمَعْهَدٌ وَشَعُوبٌ  
كَمْ أَذِيَتْ لِلْعَاشِقِينَ قُلُوبٌ  
مَعْكُمْ نَحْوَهُ لَعَلَّيْ أَنْتُوبُ  
وَبِقَلْبِي حَرَارَةٌ وَخُطُوبٌ  
نَاظِرِي مِنْهُ إِنَّ حَالِي عَجِيبٌ  
ذَا بَكَاءً أَنَا الْمُعْنَى الْغَرِيبُ  
أَوْثَقْتِي فَابْلُسُ مِنْهَا يَنْدُوبُ  
فِي أُمُوري لَعْلَ قَلْبِي يَشُوبُ  
ثَارَ بَيْنِي وَبَيْنِ نَفْسِي حَرُوبٌ  
إِنِّي مَذْنَبٌ وَكَلِّي ذَنُوبٌ<sup>(٢)</sup>

هِي نَجْدٌ وَرَامَةٌ وَالْكَثِيبُ  
وَزَرَودٌ بَدَأَتْ وَهَاتِيكَ سَلْطَعُ  
وَعَقِيقُ الْأَرَاكِ لَاحٌ وَفِيهِ  
... يَا الْقَوْمِي عَسَاكُمْ تَحْمِلُونِي  
وَاعْنَانِي أَنَا الْعَلِيلُ فَمَنْ لِي  
زَادَ شَوْقِي إِلَيْهِ يَا رَبَّ مَتَّعْ  
خَلَقْتِي عَلَى الدِّيَارِ غَرِيبًا  
عَوَّقْتِي عَنِ الْحَبِيبِ ذُنُوبَ  
يَا رَسُولَ إِلَّهِ كَنْ لِي مَغِيشًا  
أَنْتَ سُؤْلِي وَبَغِيَ فَأَعْثَنِي  
يَا إِلَهِ بِالْهَاشَمِي أَجِرْنِي

= بنداد ، وكان ضريراً ، له ديوان شعر ، وبعض مناقومات في الفقه وفي مدح الرسول ،  
وصصيدة في كل بيت منها حروف المجاز بأكلها . قتله التتر في بنداد سنة ٦٥٦ هـ / ١٢٥٨ م  
(الأعلام ٢٢٦/٩).

(١) نجد : في الأصل هو الأرض المرتفعة ، والمقصود به هنا هو البقعة المعروفة في الجزيرة العربية ، وهو طريق أهل المشرق إلى الحجاز .  
رامة : منزل بيته وبين الرمادة ليلة في طريق البصرة إلى مكة . ورامة كذلك من قرى البيت المقدس .

زرود رمال بين الشلبية والخزامية بطريق الحاج من الكوفة .

سلع : موضع بقرب المدينة المنورة .

عَقِيقُ الْأَرَاكِ : مكان قرب المدينة فيه نخل وعيون .

(٢) شواهد الحق ص ٢٩٠ .

ويبدو أن الشهاب محمود الحلبي<sup>(١)</sup> أولع بهذا اللون من التدب ، فأكثر من نظم القصائد الحزينة الباكية ، الطافحة بالاستغاثة والشفع والضراوة ، المفعمة بالدموع والأنين . الموجهة إلى الله العليّ القدير ، أو إلى الرسول الكريم .

إلا فخُسْرِي إِنْ دُعِيتُ مَحَاسِبًا  
وَمَنْ غَيْرُ رَبِّ الْخَلْقِ يَعْطِي الرَّغَايَا؟

فِيَ رَبِّ سَامِحَتِي بِجَاهِ مُحَمَّدٍ  
مَدْتُ يَدِي أَرْجُوكَ يَا خَالِقَ الْوَرَى

وفي قصيدة أخرى يقول :

وَجَثَنَكَ نَطْوِي إِلَيْكَ الْقِفَارَا  
وَنَبْعِثُ إِثْرَ الْقَطَارِ الْقَطَارَا  
صَعْدَادًا أَبِي ذَاكَ إِلَّا الْخَدَارَا  
وَرَجَعَ حَادِي السَّرَّى عَادَ نَارَا  
وَقَوْفٌ عَلَى الْخَبِيْفِ نَرَمِي الْحَمَارَا

وَصَلَنَا السُّرَّى وَهَجَرْنَا الْدِيَارَا  
أَتَيْنَاكَ نَحْدُو الْبَكَا وَالرُّكَابِ  
إِذَا أَخْدَتْ هَذِهِ فِي الرُّبَا  
وَإِنْ فَاضَ مَاءٌ بِفَرَطِ الْحَنَينِ  
كَانَّا بِهِ وَهُنُو بِحَرِيْيِ دَمَا

إلى أن يقول :

يُرِينِي عَلَى الْبُعْدِ تِلْكَ الْدِيَارَا؟  
وَأُوْطِيهِ طَرْقِي وَخَدِيْيِ اعْتَذَارَا  
بِأَجْفَانِ عَيْنِي ذَاكَ الْغَبَارَا  
وَحَسَنِي بِهَا رَتْبَةً وَافْتَخَارَا  
بِسِيطَا إِذَا الْفَظُ كَانَ اخْتَصَارَا  
بِطَيْةً تِلْكَ الْبَلَالِي الْقَصَارَا  
جِهَارًا كَمَا أَرْتَحِي أَوْ سِرَارًا؟  
وَقَفْتُ وَقَبَّلْتُ ذَاكَ الْخَدَارَا؟  
أَجْرِيْرَ مَنْ بِبَابِ حِمَاكَ اسْتِجَارَا؟

تُرِى تَنْتَظِرُ الْعَيْنُ هَذَا الْبَشِيرَ  
لِأَعْطِيهِ رُوحِي سِرْوَرًا بِهَا  
وَأَسْعِحُ عَنْ أَرْجَلِ الْبَعْمُلَاتِ  
وَأَهْدِي عَلَى الْقَرْبِ مِنِيِّ السَّلَامِ  
وَأَكْتُبُ شُوقِي بِمَاءِ الدَّمْوعِ  
وَأَفْدِي بِمَا طَالَ مِنْ مُدَّتَّسِي  
تُرِى هَلْ أَنْاجِي هَنَالِهِ الرَّسُولَ  
وَأَعْلَمُ أَنِي عَلَى بَابِهِ  
وَأَشِدُّ يَا شَافِعَ الْمَذْبَنَيْنِ

(١) محمود بن سلمان بن فهد بن محمود الحلبي ثم الدمشقي . استمر في دواوين الإنشاء خمسين عاما . له تصانيف كثيرة . قال عنه ابن حجر : إن قصائد الشهاب تدخل في ثلاثين مجلدة ، ونشره لوح جمع لبان مثلها . توفي سنة ١٢٢٥ هـ / ٧٢٥ م (الأعلام ٤٨/٨) .

(٢) شواهد الحق ص ٢٩١ .

أقلتي فقد جئتُ أشكو الذنوب  
فَكَنْ شافعي يوم لا شافعٌ  
فما لي سوى حق هذا الحوار  
وإن قطعتُ إليكَ القِفارَ  
ويستوي في هذا المجال الحكام والمملوكون ، والملوك والمحكومون ،  
والكبار والصغار ، فكلهم يستدل ويستغث . فهذا عمر بن الوردي (٢)  
ينشد :

إلى قدوتكَ أهلُ النفع والضرر  
أقبلتُ من حُقْرتي إقبالَ مفتقرٍ  
ولا إلى وزن أعمالِ فلست بَرِي  
فاعطِف على كَسْرِي يا جَبَرَ منكِسر

يا خاتم الأنبياء قد كان مفتقرًا  
فَكَنْ شافعي وذخري في المعاد إذا  
ولا تَكْلِي إلى قولِ ولا عملِ  
مولاي جسمى ضعيف عن هبيب لظى

وهذا ابن معنوق (٤) ينظم في المعنى نفسه فيقول :

فقد تحملتُ عبئًا فيه لم أُقْمِ  
نفسى ويا خَجَلِي منه ويا ندمى  
يُجِيرُنِي من عذاب الله والنَّقَمَ؟  
يشكُوا إِلَيْكُمْ أَذى الأَيَامِ والأَزَمَ (٥)

يا سيدى يا رسولَ اللهِ خذْ يَسِيدِي  
أَسْتَغْفِرُ اللهَ مَا قد جنِيتُ عَلَى  
إِنْ لَمْ تَكُنْ لِي شَفِيعًا في المعاد فَمَنْ  
مولاي دُعْوةً محتاجٍ لنصرتِكم

ولعلَّ البوصيري (٦) أكثر الشعراء نظماً ، أو أكثرهم سيرورة شعر في

(١) شواهد الحق ص ٣٠١ .

(٢) عمر بن مظفر الوردي . شاعر وأديب ومؤرخ . ولد في معرفة النعمان ، وولي القصام بنبيح ، وتوفي بحلب سنة ٧٤٩ هـ ١٣٤٩ م له ديوان شعر ، وتشتمل المختصر المعرف بتاريخ ابن الوردي ، وكتب أخرى في النحو والنفقه والتصوف . (الأعلام ٥/٢٢٨) .

(٣) شواهد الحق ص ٣٠٤ .

(٤) محمد بن محمد . شاعر الفضلاء . توفي سنة ٧٠٧ هـ ١٣٠٧ م (الأعلام ٧/٢٦١) .

(٥) شواهد الحق ص ٣٢٠ .

(٦) محمد بن سعيد الصنهاجي المصري . شاعر وصوفي . له قصيدة البردة ، والهزية وديوان شعر . توفي سنة ٦٩٦ هـ ١٢٩٦ م (الأعلام ٧/١١) .

هذا المجال . وأبياته التي توسل بها إلى رسول الله ، واستغاث به ، وتشفع به غدت على ألسن الناس جميعا ، وراحوا يطلبون في وصاياهم أن تُكتبَ على أحجار قبورهم بعد موته .

يا أكرم الرسل مالي مَنْ أَلْوَذْ بِهِ  
سواءك عند حلولِ الحادِثِ العَمِيمِ  
ولن يضيقَ رَسُولَ اللَّهِ جَاهِدُكَ بِنِي  
إِذَا الْكَرِيمُ تَحْلَىَ بِاسْمِ مُنْتَقِيمٍ  
فَلَمَّاً مِنْ جُودِكَ الدِّينِيَا وَضَرَّتْهَا  
وَمِنْ عِلْمِكَ عِلْمَ الْلَّوْحِ وَالْقَلْمَانِ<sup>(١)</sup>

وتدرج هذه التوسلات على ألسن الناس ، وينشدونها في كل حين ، ولا سيما في الأذكار والخلوات ، وساعات النضرع والابتهاج والمناجاة .

ويطيب لنا في هذا المقام أن نذكر الحكم الشرعي لهذه التوسلات والأشعار . فهناك فريق من الناس على رأسهم ابن تيمية<sup>(٢)</sup> ثم محمد بن عبد الوهاب<sup>(٣)</sup> شيخ نجد ، ومن سار على طريقة السلفيين ينكرون هذه الأشعار ويرمون أصحابها بالكفر الصراح ، والشرك الكبير مدعين أن الاستغاثة لا تصح إلا بالله الذي له حق العبادة على الناس . وما الاستغاثة إلا لون من ألوان العبادة كالدعاء . وَمَنْ صَرَفَ شَبِيَّاً مِنَ الْعِبَادَةِ لِغَيْرِ اللَّهِ فَقَدْ أَشْرَكَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ .

أما جمهور المسلمين فلهم رأي مختلف عن رأي السلفيين ؛ فهم يحيزون الشفاعة والتتوسل بالرسول الكريم ، لأن الله قال في كتابه العظيم : « وابتغوا

(١) شواهد الحق ص ٣٢٠ .

(٢) أحمد بن عبد الحليم الحراني الدمشقي . إمام ، وشيخ الإسلام في عصره ، وداعية إصلاح ، ثار عليه الناس في زمانه فسجن ، ومات في السجن . له مؤلفات وفتاوي وشعر غزير (الأعلام ١٤٠١) .

(٣) زعم النهضة الدينية بمنجد في مصر الحديث . زار العراق والشام ومصر ، وهو الذي دعا محمد بن سعود إلى توحيد الألوهية والربوبية ، واتفق معه على نشر دعوة التوحيد في الجزيرة . ولا تزال تعاليمه مطبقة في الجزيرة العربية (الأعلام ١٣٧/٧) .

إِلَيْهِ الْوَسِيلَةُ ، وَأَنَّهُ - جَلَّ وَعَلَا - قَدْ مَنَحَهُ حَقَ الشَّفَاعَةِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ .  
وَمَعَ هَذَا فَلَكُلٌّ مِنَ الْفَرِيقَيْنِ حَجَجٌ وَبِرَاهِينٌ أُورَدَهَا هُؤُلَاءِ وَأُولَئِكَ فِي  
كِتَابِهِمْ <sup>(١)</sup> .

• • • •

- 
- (١) من كتب السلفية : تاريخ نجد حسين بن غنم ؛ وعنوان المجد في تاريخ نجد لابن بشر ؛  
ولعل الشهاب في سيرة محمد بن عبد الوهاب للربكي ؛ وأثر الدعوة الوهابية لمحمد حامد فقي ؛  
وماضي المجاز وحاضره حسين نصيف ؛ وبمجموعة التوحيد لمحمد بن عبد الوهاب ؛ وتاريخ  
نجد للألوسي ؛ وختصر مطالع السعود لأمين الحلواني ؛ والتوضيح من توحيد الملاع لصالح بن  
دخلل ؛ وتسير المزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد لسلیمان بن عبد الله ؛ وتأسیس التقديس  
لمبد الطیف بن عبد الرحمن وغيرها ...  
ومن كتب خصوص السلفية : رسالة السنین لمصطفی الكرمی ؛ والنفحۃ الزکیۃ للاسکندرانی ؛  
وكشف الاریاب للحلان ؛ والذور السنیة ، وشواهد الحق لیوسف النبهانی ... وانظر  
تفصیل هذا الموضوع في كتابنا « الحركة الأدبية في المملكة العربية السعودية » - فصل دعوة الشیخ  
محمد بن عبد الوهاب -

## الفَصْلُ الثَّالِثُ

### الْحَشِيشَةُ

ومن موضوعات الشعر وأغراضه الجديدة في هذا العصر « الحشيشة » فإنها أصبحت في الشعر المصري كالحمرات غرضاً شائعاً بين بعض الشعراء ، وأحد الموضوعات التي أكثروا فيها من قرض الشعر .

ولسنا هنا في صدد البحث عن مصدر ورود الحشيشة على مصر وبعض البلاد العربية ، أكان مصدرها من خراسان ، أم من الهند ، أم من بلاد التatar ، أم من قلعة « المموم » .

كذلك لسنا في صدد البحث عن أول من اكتشفها و الجنسية وبلده ، وإنما يهمنا أن نذكر أنها نسبت إلى رجل يدعى « حيدرَة » المتوفي سنة ٥٦١٨ هـ / ١٢٢١ م وأنها سميت بخشيشة الفقراء .

وما روى في التغزل بها قول محمد بن علي بن الأعمى <sup>(١)</sup> .

دع الحمر واشرب من مُدَامَة حيدر  
معنبرةٍ خضراء مثل الزبرجد  
يعاطيكها ظبني من الترك أغبَدَ  
يَمْبَيس على غصن من البان أملدَ

(١) المقرizi ، الخلط ٢٠٥/٣

كرق عِذارٍ فوق خدَّ مورَّد  
فتهفو إلى برد النسيم المرود  
فيطر بها سجع الحمام المفرد  
فلا تستمع فيها مقالة مفندة<sup>(١)</sup>

فتحسبها في كفه إذْ يديرها  
يرنحها أدنى نسيم تنسمت  
وتشدو على أغصانها الورق في الضحي  
وفيها معان ليس في الخمر مثلها

.....

لا أنتقيه قط غير معبس  
سهل العريكة رِيضاً في المجلس

ومن نظم محمد بن برسام فيها  
ومهفهف بسادي التفار عهده  
فرأيته بعض الليالي ضاحكاً

.....

واشـكـرـ شـفـيعـكـ فـهـوـ خـمـرـ المـفلـسـ  
لـلـعـاـشـقـينـ بـبـسـطـهـاـ لـلـأـنـفـسـ  
فـاجـهـدـ بـأـنـ يـرـعـيـ حـشـيشـ القـنـبـيـ<sup>(٢)</sup>  
لـذـويـ الـخـلـاعـةـ مـذـهـبـ المـخـمـسـ

فـأـجـابـيـ لـاـ تـشـكـرـنـ خـلـاقـيـ  
فـحـشـيشـةـ الـأـفـرـاحـ تـشـفـعـ عـنـدـنـاـ  
وـإـذـ هـمـتـ بـصـيدـ ظـيـ نـافـرـ  
واشـكـرـ عـصـابـةـ حـيـدرـ إـذـ أـظـهـرـواـ

وـيـبـدـوـ أـنـ مـاـ يـقـصـدـهـ بـهـ «ـ مـذـهـبـ المـخـمـسـ »ـ اـصـطـلاحـ الـذـينـ يـتـعـاطـونـهـاـ عـلـىـ  
أـنـ يـتـشـارـكـ فـيـ تـدـخـيـنـهـاـ أـكـثـرـ مـنـ وـاحـدـ أوـ خـمـسـ أـشـخـاصـ فـيـ آـنـ وـاحـدـ.

\*\*\*

لـسـناـ نـرـيدـ فـيـ هـذـاـ الـمـجـالـ كـمـ ذـكـرـنـاـ بـيـانـ مـصـدـرـهـاـ ،ـ وـلـاـ التـحـقـيقـ  
فـيـ هـوـيـةـ مـكـتـشـفـهـاـ ،ـ وـلـاـ صـبـغـةـ الـذـينـ يـتـعـاطـونـهـاـ ؛ـ وـإـنـماـ نـرـيدـ أـنـ ذـكـرـ أـنـ مـعـظـمـ  
الـأـشـعـارـ الـتـيـ تـغـتـتـ بـهـذـهـ الـحـشـيشـةـ الـمـخـدـرـةـ اـقـرـنـتـ بـذـكـرـ الـلـوـاـطـةـ .ـ وـيـكـفـيـ هـذـاـ  
لـتـعـرـفـ هـوـيـةـ وـهـوـيـةـ مـتـعـاطـيـهـاـ .ـ

(١) الأدب الصوفي في مصر من ١٧٣ .

(٢) لعل أصل الكلمة « القنبي » من القنب . وهو - كما يقول المزارعون نبات هذا المخدر .

وطبيعي أن نذكر أن تعاطيها حرام كحرمة الخمرة ، بل أشد – وإن لم ترد صراحة في القرآن والحديث – لأن ضررها أشد من ضرر الخمرة ، ولأن الحكم العام الشرعي أوضح فيها وفي أمثلها من كل مخدر أو مسكر أو مُذْهِب العقل .

ويحز في نفسنا أن بعض الجهال من الذين يدعون العلم والمعرفة يجدون لتحليلها أقوالاً وفتاوی ، فيصدقونها العامة ، ويندفعون إلى تعاطيها . ومثالٌ هؤلاء الضالين المضللين كَمَثَلَ الشيطان إِذْ قَالَ لِإِنْسَانٍ: أَكْفُرُ، فَلَمَا كَفَرَ، قَالَ : إِنِّي بِرِيءٌ مِّنْكَ ، إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ رَبَّ الْعَالَمِينَ .

\*\*\*

## الفَصْنُلُ التَّرَابِعُ

### شِعْرُ الْفُكَاهَةِ

الفكاهة ظاهرة فنية اجتماعية عربية في الوصف الإنساني<sup>(١)</sup> :

ولقد أشار كثير من الباحثين والمفكرين وال فلاسفة إلى الصفة الاجتماعية للفكاهة إذ تستدعي الابتسام أو الضحك ، فاعتبر المفكرون منذ القديم أن الضحك خاصة إنسانية ، فقالوا عن الإنسان : إنه حيوان ضاحك تعريفا له بالجنس القريب ، وبالخاصة الالزامة له بالقوة . ولما جاء برغسون قال : إننا لا نضحك إلا من الإنسان ومن أموره الإنسانية ، فلا مضحك إلا فيما هو إنساني .

وللفكاهة جوانب اجتماعية مختلفة ، منها ما ألح عليه برغسون نفسه من أننا لا نكاد نندوق الضحك في حالة شعورنا بالعزلة ، لأن الضحك بحاجة إلى صدى ، فضحكنا دائماً ضحك جماعة . والمجتمع بيضة الضحك الطبيعية ، فكمما أن الرعد يدوّي في الجبل - على حد تشبيه برغسون - كذلك الضحك يقوى ويشتد بين فريق من الناس إذا كانوا مجتمعين يضحكون .

وللضحك جانب اجتماعي آخر ، هو أنه كابع اجتماعي يرد الذي أخرج بغلته أو عيب من العيوب فيه إلى حظيرة المجتمع الذي أخرج منه . فهو نوع

---

(١) انظر مؤلف الدكتور عبد الكريم الياني المسمى « دراسات فنية في الأدب العربي »؛ ومؤلف عبد النبي العطري « أدبنا الضاحك ».

من التأديب . ولقد أشار إلى هذه الوظيفة برغسون وأوجين دوبر بيك وعدد من علماء الاجتماع .

ومن هذا فان الإخراج المعنوي من نطاق الجماعة ، وخفض قيمة من هزى به ، يستندان إلى اعتبارات وآداب وعادات وقيم صاغها المجتمع ، وجرى عليها الناس فيه . ففي كل فكاهة إشارة إلى قيمة خلقية أو اجتماعية .

ونريد أن نشير إلى أننا هنا نستعمل لفظ « الفكاهة » مكان لفظ « الضحك » دون تمييز بين أنواع الضحك هذا ، من نكتة ، وتهريج ، وتهكم ، ودعابة ، لأن جميع هذه الأنواع مهما اختلفت ترجع إلى أصل واحد في تعريف الضحك .

وإذا ذهينا نستقصي الفكاهة العربية وجدنا أنفسنا إزاء كنز لا تحصى جواهره ، ولا تستنفد ذخائره ، وهنالك روايات وفكاهات مجهلة الواضع ومجهلة العصر يصعب اعتمادها في بيان التطور التاريخي .

و قبل أن نلجم تفصيل البحث نحب أن نبه إلى أن الفكاهة كبقية أعمال الأدب والفنون تحمل طابع صاحبها الشخصي قبل كل شيء ، على أن بعض العصور يستدعي نوعاً خاصاً من الفكاهة تتفتح فيه براعمه أكثر من أي تفتح آخر .

من ذلك - مثلا - أن الفكاهة في عصر النبوة لم تكن لتزيد على نشر التحجب والتودد بين طائفة المسلمين المناضلين لنشر الدعوة ، وكانت - أعني الفكاهة - فيه لا تقصد إلى اختلاف ولا إلى افتراء ، وإنما كانت تقصد إلى الاستجمام والارتياح ولو للحظة ، من أجل استثناف العمل والقيام بأعباء الدعوة . في عصر النبوة لا نجد بين أفراد المسلمين إلا مداعبة محيبة لا تقول إلا الحق والصدق والقول الحلال .

ولما استوثق الأمر للمسلمين وتمكنوا من جوانب شبه الجزيرة العربية ، وانتقلت قاعدة الدولة إلى دمشق حصل جوًّا اجتماعيًّا في المدينة المنورة ، من أبرز خصائصه ارتياح أهلها إلى المزاح وميلهم إلى السمع ، وإلى الاستمتاع باللهو

البريء ، وكان جو المدينة يشمل على ومضات وبوارق من الابتسام والضحك وكانت الفكاهة إذ ذاك مقصودة لذاتها ، أو بعبير آخر كانت الفكاهة للفكاهة .

على أن تقد الحياة الاجتماعية ، وازدياد أبهة الملك والسلطان في زمن العباسية وكثرة الترف والغنى جعل بعض الناس يعيشون في حاشية الملوك مغنين أو مضمحkin ، لا شأن لهم إلا إدخال السرور والبهجة على قلوب الخلفاء والوزراء والأمراء وغيرهم .

مع هذا يجب ألا ننسى أنه في العصر العباسى تجمعت الكنوز ، واستفحـل الغنى ، ولم يكن توزيع الثروة عادلا ، لذلك فقد اشتـد التمايز بين طبقات الشعب وفـئاته ، على خلاف ما كان عليه الأمر في فجر الإسلام ورـيقه من تضـامن عميق بين الناس ، فـتـكـوـنـتـ في العـصـرـ العـبـاسـيـ طـبـقـاتـ اـجـتـمـاعـيـةـ مـسـتـنـدـةـ إـلـىـ فـروـقـ اـقـتـصـادـيـةـ بـارـزـةـ ، بـعـضـهاـ مـتـمـولـ مـتـرـفـ مـجـدـوـدـ ، بـعـضـهاـ فـقـيرـ مـكـدـوـدـ مـجـهـوـدـ ؛ وـلـاـ نـسـتـغـرـبـ إـذـنـ أـنـ تـغـدوـ النـكـتـةـ الـبـارـعـةـ وـالـكـلـمـةـ الـمـحـكـمـةـ وـالـبـيـانـ القـوـيـ سـلـاحـاـ عـنـدـ بـعـضـ الـأـدـبـاءـ يـسـتـعـمـلـوـنـهـ فـيـ الـمـيـدـانـ الـاجـتـمـاعـيـ وـالـسـيـاسـيـ لـتـفـتـكـ بالـلـحـصـومـ ، وـتـخـفـضـ مـنـ شـأنـهـمـ وـلـوـ كـانـواـ فـيـ الـمـرـاتـبـ الـعـالـيـةـ ، كـماـ صـارـ التـهـريـجـ وـالـلـعـبـ بـالـأـلـفـاظـ وـسـيـلـةـ لـلـعـيشـ وـلـصـلـةـ الـخـلـفاءـ .

وطبيعـيـ أنـ الفـكـاهـةـ إـذـاـ غـدتـ سـلـاحـاـ فـلاـ بـدـ مـنـ أـنـ تـسـتـعملـ لـتـأـيـيدـ فـكـرـةـ ، وـدـعـمـ مـذـهـبـ مـنـ الـمـذاـهـبـ ، أـوـ سـخـرـيـةـ بـرـأـيـةـ بـرـأـيـةـ أـوـ نـحـلـةـ أـوـ غـمـزـ فيـ طـافـةـ مـنـ الـمـفـكـرـينـ كـمـاـ فـعـلـ الـبـاحـثـ فـيـ اـبـنـ الـوـهـابـ فـيـ «ـ رـسـالـةـ التـرـبـيعـ وـالـتـدـوـيرـ »ـ ، وـالـتـوـحـيدـيـ فـيـ «ـ مـثـالـ الـوـزـيرـيـنـ »ـ ، وـالـتـنـوـخـيـ فـيـ «ـ نـشـارـ الـمـحـاضـرـ »ـ ، وـالـمـعـريـ فـيـ «ـ رـسـالـةـ الـغـفـرـانـ »ـ ، وـ«ـ الـزـوـمـيـاتـ »ـ ، وـابـنـ الـجـزـرـيـ فـيـ «ـ تـلـيـيـسـ إـبـلـيـسـ »ـ .

وـكـماـ إـذـاـ كـانـ الـأـمـطـارـ غـزـيرـةـ ، وـالـأـرـضـ خـيـرـةـ ، وـالـرـبـيعـ وـفـيرـ الـنـبـاتـ وـالـكـلـأـ وـالـنـوـرـ ، نـبـتـ أـزـاهـيرـ مـنـ كـلـ لـوـنـ ، وـأـيـنـعـتـ ثـمـراتـ مـنـ كـلـ نوعـ وـجـنـسـ ، كـذـلـكـ كـانـ شـأنـ الـحـضـارـةـ الـعـرـبـيـةـ ؟ـ فـإـلـىـ جـانـبـ الـأـبـطـالـ وـالـعـلـمـاءـ وـالـأـدـبـاءـ وـالـفـنـانـينـ ، ظـهـرـتـ شـخـصـيـاتـ مـتـبـاـيـنـةـ كـبـاـيـنـ الـعـصـورـ فـيـ الـدـوـلـةـ الـعـبـاسـيـةـ

وفي الدول الأخرى التي قامت في إطارها أو في عهدها ؟ من هؤلاء الشخصيات الممثلة لعصرها ابن حجاج معاصر المتنبي صاحب المدرسة المازلية الماجنة .

لستنا نريد التعرض لهزل ابن حجاج ومحونه ، لأن مؤلفات العصر أثرت  
بأخباره وموشحاته وضحاكته ، ولكننا نريد أن نبين أثره في فكاهي العصر  
المملوكي بصفة خاصة وبنجاء بعدهم .

من تلاميذه شمس الدين محمد بن دانيال الموصلي ، وعلي بن حزمون المغربي ، وصفي الدين الحلبي ، وابن قلاقس ، ومحمود صفوة الساعاتي ، ونصير الدين الحمامي ، وجحظة البرمكي ، وابن سودون اليَشْبُعُوْاَيِّ ، وأبو الحسين الجزار ، ذو الرقاعتين ، وعامر الأنبوطي ، ويوسف الشربيني ، وكثيرون .

فابن دانيال عاصر موجة التر ابخارية التي اكتسحت الموصل في التاسعة عشرة من عمره ، واتخذ له دكان كحل داخل باب الفتوح ، فكان كحالا ، وفي ذلك يقول :

يا سائل عن حرفتي في الورى  
ما حال مَنْ درهم إتفاقه  
وصنعي فيهـم وإفلاسي  
يأخذـه من أعين الناس؟

أصبحت أفقَرَ مَنْ يَرُوحُ ويفتدى  
في منزل لم يَحْفُزْ غيري قاعدا  
لم يبق فيه سوى رسوم حصيرة  
ملقى على طرَاحَةٍ في حشوَهَا  
والفارِير كض كالمخيوْل تسابقت  
هذا ولِي ثوب تراه مرتعَا

على أن مكانة الشاعر قد لا تبرز في أشعاره كما تبرز في رواياته الهزيلة التي كان بعضها يمثل النواحي السياسية والاجتماعية ، ويقصد إلى النقد اللاذع ، وإلى

إضحاك النظارة ولو بالمجون ، والألفاظ البذيئة ، أشهرها « طيف الخيال » وهي التي ندعوها « كراكوز » و « عجيب وغريب » .

ومن مدرسة ابن حجاج في فكاهاته والسائلين على درب ابن دانيال في خيال الظل شاعر فكيه تميز بمؤلفات بدعة منها « نزهة النفوس ومضحك العبوس » و « قرة الناظر وزهرة الخاطر » ذلك هو الشاعر أبو الحسين بن سودون (ت ١٤٦٣ هـ) لقد ولد ومات في القاهرة ، ولكنه أقام مدة بدمشق وتعاطى فيها « خيال الظل » .

إن ميزة ابن سودون في شعره سلوكه سبيلاً جديداً ، ذلك أنه يُحصل على الحال أو ينظم البدهيات ، أو يعرف الماء بعد الجهد بالماء . يقول ابن سودون :

عَجَبْ عَجَبْ عَجَبْ عَجَبْ  
وَهَا فِي بُزُبُزْهَا لِبْن  
بَرْقَرْ تَمَشِي وَهَا ذَنْب  
يَبْلُو لِلنَّاسِ إِذَا حَلَبَوا  
وَالنَّاسِ إِذَا شَتَمُوا غَضَبُوا  
كَرَمْ وَبُرْئَى فِيهِ رُطْب  
فِي الْجِيَزةِ قَدْ زُرِعَ الْقَصْب  
وَالْوَزَّةُ لَيْسَ هَا قَنْبَ

. ويقول من قصيدة أخرى وزتها وظاهرها يوحيان بالحد .

تيقَنَ أن الأرض من فوقها السما  
وبينهما أشياء إن ظهرت تُرى  
لِعُلْمَ أَنِي مِنْ ذُوي الْعِلْمِ وَالْحِجَاجِ  
وَمِنْهُمْ أَبُو سُودُونَ أَيْضًا وَإِنْ قُضِيَ  
أَنَا بِنَهْمَاءِ ، وَالنَّاسُ هُمْ يَعْرُفُونَ ذَا  
فِمَصْرِ بِهَا نَبِيلٌ عَلَى الطَّينِ قَدْ جَرِيَ  
وَلَيْسَ تَبِلُ الشَّمْسِ مِنْ نَامِ الْبَصْحِيِّ  
بِهَا الظَّهُورُ قَبْلُ الْعَصْرِ قَبْلُ الْمَارَأَةِ  
تُرِى ظَهُورُ كُلِّ مِنْهُمْ وَهُوَ مِنْ وَرَاءِ

إِذَا مَا فَتَنَ بِالنَّاسِ قَدْ سَمَا  
وَأَنَّ السَّمَا مِنْ تَحْتِهَا الْأَرْضَ لَمْ تَزُلْ  
وَإِنِّي سَأَبْدِي بَعْضَ مَا قَدْ عَلِمْتُهُ  
فَمِنْ ذَاكَ أَنَّ النَّاسَ مِنْ نَسلِ آدَمَ  
وَأَنِّي زَوْجُ لَأْمَى وَأَنْتَيِ  
وَكُمْ عَجَبْ عَنِّي بِمَصْرِ وَغَيْرِهَا  
وَفِي نَيلِهَا مِنْ نَامِ الْبَلَلَةِ  
بِهَا الْفَجْرُ قَبْلُ الشَّمْسِ يَظْهُرُ دَائِمًا  
وَبِالشَّامِ أَقْوَامٌ إِذَا مَارَأَيْتُهُمْ

بها الشمس حال الصحو يبدو لها ضيما  
ويبرد فيها الماء في زمن الشتا  
يطن كصيني طرقت سوا سوا  
ويبيكي زمان الحزن فيها إذا ابتلى  
لأنهم تبدو بأوجهم لحي

بها البدر حال الغيم يخفي ضياؤه  
ويسخن فيها الماء في الصيف دائمًا  
وفي الصين صيني إذا ما طرقته  
بها يضحك الإنسان أوقات فرحة  
وفيها رجال هم خلاف نسامهم

وابن سودون هو القائل :

والفيل فيلُ والزرافُ طويـل  
والطير فيما بينهن يجـول  
فالأرض تثبت والغصون تـيـل  
وبيـرـى لها مهـما مـشـي سـيلـول

البحر بحرٌ والنخيل نخيل  
والأرض أرضٌ السماء خلافها  
وإذا تعاصفت الرياح بروضة  
والسماء يمشي فوق رمل قاعد

رأيت إلى الشاعر كيف ينظم البدهيات ، ويفسر الماء بعد الجهد بالماء؟ إن ابن سودون لون من ألوان الفكهين ، تميز بلونه الخاصل ، كما تميز ابن دانيال بلونه المغابر .

على أن الشعر الفكاهي في عصر المماليك كثير ، ومعظمها منصب على وصف حالة الفقر التي يتقلب فيها الشعراء ، ولو قصدنا الدقة لقلنا : إن أكثر الشعراء لم يتجاوزوا السخرية من دارهم الخربة ، أو ضيق ذات يدهم .

فمن الذين سخروا من دارهم : ابن المبارك الذي يقول :

أنَّ تكُرُّ الْحَشَراتِ فِي جَنَابَتِهَا  
وَالشَّرُّ دَانَ مِنْ جَمِيعِ جَهَانِهَا  
كَمْ أَعْدَمَ الْأَجْفَانَ طَبِيبَ سَنَاهَا  
غَنَتْ لَهَا رَقْصَتُ عَلَى نَهَمَاتِهَا  
قَدْ قَدِيمَتْ فِيهِ عَلَى أَخْيَاهَا (١)

دار سکنت بـا أقل صفاتـا  
الخير عنـهـا نازح متباـعد  
من بعض ما فيـها البعضـ ، عـدمـته  
وـبيـت تـسعـدهـا بـراغـيـت متـى  
قصـبـنـقـطـ وـلـكـ قـ

ويستمر الشاعر في وصف همام منزله فلا يترك ذيابة ، أو خطافاً ، أو خفاشاً ،

(١) رقص : اذا قدمت القاف أصبحت « فرقا » .

أو جرداً ، أو صر صوراً ، أو نملة ، أو زبورة ، أو عقربة ، أو عنكبوتًا ، أو بوماً ، أو دوداً ، أو جنًا ، أو غراباً ، أو كارثة إلا ذكرها وأوردها وجعلها من صفات داره وسماتها .

ومن الذين سخروا من دارهم نصير الدين الحمامي وهو القائل :

ودارٍ خرابٍ بها قد نزلت  
ولكنْ نزلتُ الى السابعة  
طريقَ من الطرق مسلوكة  
مَجْهَّهَا للوري شاسعة  
ن بها أو أكونُ على القارعة  
فلا فرق ما بين أني أكبُو  
سُوا رهـا هفواتُ التسيم  
فتتصفي بلا أذن سـامـعـة  
وأنـشـى بهـاـ أنـ أـقـيمـ الصـلـاةـ  
فتسجدـ حـيـطـانـهاـ الـراـكـعـةـ  
إذا ما قـرـأتـ «إذا زـلـلتـ» خـشـيتـ بـأـنـ تـقـرأـ «الـوـاقـعـةـ» (١)

ومن الذين سخروا من فقرهم أبو الحسين الجزار الذي يقول :

لبستُ بيتي ، وقد زررتُ أبـوابـيـ  
عليـّـ حتى غسلـتـ اليـومـ أثوابـيـ  
أـنـامـ فيـ الزـبـلـ كـيـ يـدـفـاـبـهـ جـسـديـ  
ماـ بـيـنـ جـمـرـ بـهـ ،ـ ماـ بـيـنـ أـصـحـابـيـ  
وـمـاتـرـاقـسـتـ الأـعـضـاءـ فـيـ جـسـديـ  
إـلاـ وـقـدـ صـفـقـتـ بـالـبـرـدـ أـنـيـابـيـ  
كـذـلـكـ بـجـحـظـةـ الـبـرـمـكـيـ فـقـدـ سـخـرـ منـ فـقـرـهـ وـشـعـرـهـ وـعـزـفـهـ فـقـالـ :

تعجبتْ إذ رأني فوق مكسور  
من الحمير عقير الظهر مضرور  
فقلتْ : لا تعجي مني ومن زمن  
أنجـيـ عـلـيـ بتـضـيـقـ وـتـقـيـرـ  
بل فـاعـجـيـ منـ كـلـابـ قدـ خـدمـتـهـمـ  
تـسـعـيـنـ عـامـ بـأشـعـارـيـ وـطـنـبـورـيـ  
عـوـدـ عـلـيـ حـالـيـ يـوـمـ بـتـغـيـرـ  
ولم يكنـ فـيـ تـنـاهـيـ حـالـمـ بـمـ

وقيل أن ننتهي من استعراض الشعر الفكه في هذا العصر ، نود أن نشير إلى أن  
أونا جديداً من الشعر ظهر على شكل معارضات ضاحكة مضحكة .

وأهم تلك المعارضات ما جرى بين الشيخ محمد الهلالي ( - ١٣١١ / ١٨٩٣ ) الذي ولد بمدينة حماة ، وقضى فيها شطرًا من حياته ، ثم سكن

(٢) إشارة إلى سورة الزلزلة وسورة الواقعة في القرآن الكريم .

دمشق ، واتصل بالأمير عبد القادر الجزائري . وقد ترك بعد وفاته ديواناً فيه تسلات بالمصنفو عليه السلام ، ومداائح وتهنئات ، ومراث ، وأدوار غنائية . وبين الشيخ مصطفى زين الدين ( ١٣١٩ هـ / ١٩٠١ م ) الحمصي ، وقد كان هذا موسيقياً ، وأكولاً ، ورجل فكاهة .

كان الهمالي الحموي يصوغ موسحاً ، أو قصيدة في موضوع من الموضوعات الجدية ، فيأتي زين الدين الحمصي فيعارض ما نظم الحموي حافظاً على الوزن والقافية والروي وأغلب الألفاظ ، ويملاً معارضته بسرد ألوان الطعام والشراب والحلويات .

وينتقل الشعر بين الناس ، ويملاً عليهم مجالسهم ، ويفعمهم بالسرور المحدود ، ويدفعهم إلى استشارة هذا وذاك على المزيد . من ذلك مثلاً :

قال الهمالي الحموي في إحدى موسحاته :

يا بدر حسن كم سهرتُ أراقبه      والليل مالت للغروب كواكبه  
ما من كليم الوجد أنت مخاطبُه      إلا ومحناطيس حستك جاذبه  
لِلْحَانِ وَالْأَلْحَانِ • هِمْ يَا أَنْجَا الْأَشْجَانِ • فِي الْحُورِ وَالْوَلَدَانِ  
فِي الْحَبِّ دِينِنْ • وَالْحَمَالِ مَذَاهِبِه

فيقول زين الدين الحمصي معارضًا :

يا صدر بَصَنْمَا (١) كم بِرَزَتْ أَهَارِبِه      والقطر طابت للنفوس مشاربه  
ما من أَرْزَ وَاللَّحُومِ تَصَاحِبُهُ      إلا ومحناطيس قلبي جاذبه  
بِالْكَفِ وَالْأَسْنَانِ • بِاللَّهِ يَا جَوْعَانِ • قَمْ سُغْنَ الرَّغْفَانِ  
فِي الْجَنْوَعِ شَيْنِنْ وَالْطَّعَامِ يَنْاسِبِه

ويبدو أن الهمالي الحموي ضاق ذرعاً بمعارضة زين الدين الحمصي التي تصاحث معاصريه من أشعاره فعمد إلى أوزان طريفة ، وقواف عويصة ، قال موسحاً لازمه :

(١) البصما : في الشام صنف من الكتافة مصنوع بالجبن .

عني لَوَّا ، قلبي كَوَّا ، عَزَّ حَوَّا      وعلى العرش من الحسن استووا  
فإذا الحمصي يعني :

لَحْمًا شَوَّا ، خَبْزًا طَوَّا ، بِيضاً قَلَّا      وعلى السَّمْنِ الْقَبَوَاتُ اسْتَوَوا  
ويتعقب الحمصي الحموي في كل خطوة حتى إذا قال الحموي :

لَبَتْ شِعْرِي مَنْ لِقلْبِي أَمْرَضُوا      هُمْ إِلَى الْآن غَصَابٌ أَمْ رَضَا  
غَرَّضَي هُمْ أَعْرَضُوا أَمْ أَغْرَضُوا  
بالتجني أَمْ عَلَى قَتْلِي نَسَوْوا  
قال الحمصي :

أَيْهَا الإِخْوَان لِلأَكْلِ انْهَسَوا  
وَذَرُوا الْجَوْعَ وَعَنِّهِ أَعْرَضُوا  
وَعَلَى الْخُرُوفِ بِالْكَفِ اقْبَضُوا  
بِأَصَابِعِهِنَّ الصَّحْنَ هُوَ  
وَمِثْلُ هَذِهِ الشَّوَاهِدِ كَثِيرٌ .

والخلاصة ، لم ينقطع تيار الفكاهة في العصر المملوكي والعثماني لأن الفكاهة في أصلها سمة الإنسان وميّزته الأولى ، وهي صفة اجتماعية أصيلة في البشر لا يمكن النازل عنها ، وإذا تلبست الفكاهة باللباس الشخصي فإن البيئة العامة للعصر أثرت في شكل ظهورها ، وأسلوب أدائها ، ومضمون جوهرها . ولقد كانت في عصري المماليك والعثمانيين صورة صادقة عن الواقع الاجتماعي المتخلّف ، وعن الحالة المزرية التي وصل إليها الأدب والأدباء ، وكانت تعبرًا صارخًا عن الألم والمرارة التي كان يتقلب فيها ذوق القلب الحي ، والضمير المتيقظ ، والعربى الفوج ، والأدب المرهف ، وكانت في الوقت ذاته انعكاساً للفراغ الهائل الذي كان يعيش فيه الناس .

• • •

## الفَصْلُ الْخَامِسُ

### الإخْوَانِيَّاتُ

هذا اللون من الشعر يصور العلاقات الاجتماعية بين الشعراً ومدحهم ، أو بينهم وبين أصدقائهم وأحبابهم ، ففيه التهنئة والاعتذار وفيه العتاب والشكوى ، والصدقة والود ، وما إلى ذلك من هذه المعاني الاجتماعية الواسعة التي تربط بين بعض الناس وبعض . ولذلك غالب عليه التأثر في المعنى ، واصطدام العاطفة التي تكون صادقة تارة ، وكاذبة تارة أخرى . وهو وإنْ صور المودة والصدق مرة ، فإنه صور النفاق مرات أخرى <sup>(١)</sup> .

وينضوي تحت لواء « الإخوانيات » التهنئة والعتاب ، وقصائد الود والصدقة ، والمساجلات الشعرية، وتعني المراسلات ، والمعارضات .

وليست هذه الألوان جديدة في العصر المملوكي والعثماني ، فلقد عرفتها العصور السابقة ، ونظم فيها الشعراء ، وأكثروا . فكم شهدنا الشعراء العباسيين يهنوءون أميرهم أو حبيبهم بالإبلاغ من مرضه ، أو بحلول العيد السعيد ، أو نجاته من مكرهه ، أو بغير ذلك من المناسبات . وكم قرأتنا ما نظمه الشعراء والأوائل في معاني العتاب ، والمؤاخذة اللطيفة أو العنيفة ، وكم طالعنا دواوين الشعراء العباسيين

---

(١) الدكتور مصطفى الشكمة ، فنون الشعر في مجتمع الحمدانيين . طبع مكتبة الأنجلو المصرية ص ٢٧٦ .

بقصائد الود والمحبة والصدقة بين الشعراء وأحبابهم وإخوانهم . وأية ذلك ما نطالعه في دواوين المتنبي وأبي نواس وابن الرومي والصنوبري وغيرهم .

أما المساجلات الإخوانية ففيها بعض اختلاف عن الألوان الأخرى . ذلك أن الأولى تكون بين متحابين أحدهما شاعر . أما إذا كان الصديقان شاعرين فإن المودة والمحبة تتبادر عند كليهما ماثلة تنطلق شعراً جميلاً عذباً في مساجلات يحرص فيها كلّ منهما على أن يتفق مع صاحبه في البحر والقافية والروي ، فيكون من ذلك شعر لطيف ، ولا سيما إذا كانت المساجلة من ناحية خاصة ، أو صفة بعينها بين الشاعرين بحيث يجعل منها مادة للتجدد بين المعاني ، وتوليد الصور ، وإرسال المداعبات . وأية ذلك ما نجده بين أبي فراس وصديقه الألثغ أبي الفرج الببغاء في العصر العباسي .

وامتدأ هذا اللون إلى العصور التالية ، فشهدنا كثيراً من شعر «الإخوانيات» في إنتاج الشعراء . وتکاد معظم الدواوين تشتمل عليه .

«شعر الإخوانيات» بطبيعته النفسية يمثل اتجاهًا من إنسان إلى إنسان آخر أو يقاربه ، أو يرتفع قليلاً فوقه . إن هذه الحدود التي ترسم العلاقة بين الشاعر وصاحبها الذي يتحدث إليه ذات تأثير كبير جداً في الصورة الفنية التي يمكن أن يتجلب بها هذا النوع من الشعر .

إن شاعر الإخوانيات يدخل هذه الساحة على غير ما يدخل ساحة الأغراض الأخرى التقليدية . إن موقفه ليس هو الموقف النفسي الذي يقفه المتنبي من سيف الدولة في معركة الحدث ، أو أبو تمام من المعتصم في عمورية ، أو البحترى من المتوكل في عيد الفطر .

إن هذه المواقف مختلفة في طبيعتها عن المواقف الإخوانية ، فالشعر الإخواني ينطلق فيه الشاعر من دائرة الشخصية ، ويحول فيها ، لا يكاد يجاوزها ، وأبعد ما يفعله أن يحول في هذا القطاع الناشئ عن تقاطع دائرة بدائرته شخصية أخرى هي دائرة الأخ الذي يكتب إليه .

وفي هذا الشعر الإخواني ، إذن ، لا يحمل الشاعر هموماً كبرى ، ولا تطلعات

سامية ، ولا تعيش على أكتافه هموم الجماعة ، ولا مُثُلُّها ، ولا ترن في أسماعه الداخلية أصوات الجماهير ، وموقف الدول ، ومصائر الناس ، ومسالك الجماعات ، وإنما كل الذي يرن في أسماعه هذا الصدى الخفيف الدقيق الذي يشبه أن يكون سلكا واحدا يربط بينه وبين أخيه من إخوانه ، لا جسراً عبر عليه جماعات ، أو ترسم فوقه مواقف ، أو تتحدد عنده مصائر ، بل إن الصدى هذا لن يكون صدى ذاتيا يجاوز هذين القلبين ، أو هذين الإنسانين .

ومن هنا أحسب أن شاعر الإخوانيات يتطلع إلى جانب نفسي أصيل ، هو جانب البث بأكفر مما يتطلع إلى جانب الإبداع . أني لا أجربه من الإبداع فتلك رغبة أصيلة في نفس الفنان ، ولكنها أحيانا لا يحرض عليها ، أو لا يشتد حرصه عليها ، وأحيانا أخرى يحاول أن يضع بديلا عنها بعض القيم الأخرى .

وهذا الذي ينتهي بي إلى أن أقول : إن شاعر الإخوانيات – على حرصه على الإبداع – يميل إلى قيمة أخرى ، هي التي تكاد أن تكون أظهر القيم فيه وهو « الإطراف » .

هذا الهدف الجديد الذي نسميه « الإطراف » يفترض سلسلة تابعة له من المظاهر الفنية .

إنه لا يحتاج إلى معان عميقه موغلة في إثارة الذهن وإغناه الفكر ، وهو لا يحتاج – كذلك – دائما إلى فيض عاطفي متدفق . إنه يحتاج إلى رذاؤ من هذه العواطف ، لا إلى شلال متدفق عنيف منها .

المجرى الضيق الصغير يتسع هذين الآخرين ، ويضم ما بينهما ، فالإنسان هنا ليس في حاجة إلى مجرى عنيف متدفق كالذي تحتاج إليه في الغزل ، أو المدح ، أو الفخر ، ففي هذه يصدر الشاعر عن عاطفة عريضة يحب أن تلف العالم لتضع الحبيب على القمة منه في الغزل ، أو لتضم مشاعر جماهير لتصنع المدح مجسدا لها في المدح ، أو لتنزل بالمهجور إلى أحط الدرجات في سلم الحياة الإنسانية .

في شعر الإخوانيات لا يحتاج الشاعر إلى أخيلة واسعة تضرب في آفاق بعيدة ،

وتعبر عن قوة الإبداع ، لأن الشعور الإنساني في هذا الموقف يتطلب التواصل ، والتماس بين النفسين بأكثر مما يتطلب الارتفاع إلى آفاق بعيدة .

وقد يحسن بنا أن نتساءل مرة أخرى : ألا يتطلب شعر الإخوانيات كذلك هذا الإبداع ؟ .

يخلينا أن الشاعر في هذا اللون يتحدث إلى نوعين من الناس : إلى من يفوقه ، كأن يتحدث إلى عالم أو مفت ، أو فقيه ، أو ذوي سلطان ، وإلى من يماثله ويشابهه .

ففي الحالة الأولى : لا تسقط الحدود مرة واحدة بين الشاعر وصاحبـه : يبقى هناك هذا الشعور بالمكانة المتميزة للإنسان المتحدث إليه ، وقد يقود هذا التميـز إلى محاولة إبداع ، ولكنه يحسن ألا تنسى أن الشاعر حتى في هذه المواقـف لا يريد جانب التمجيد بقدر ما يريد جانب المباستـة والمقاربة أي جانب الإخوانيات .

وأما في المواقـف الثانية فإن المماثلة تدفعـه في اتجاهـات أخرى : في الإـخبار ، أو الدعاـبة ، أو المعـاتـبة ، أو النـكتـة ، أو ما إلى ذلك .

إن فن « الإطـراف » يقود إلى سلسلـة من المظـاهر التعبـيرـية التي يتـلامـعـ وإـيـاـها .

وكل ما يحتاجـ إليه هو زـينة خـفـيفة لا تـضـلل القـارـئ ، وـمعـنى قـرـيب لا يـرهـقـه ، وـتـعبـير رـشـيق يـنـفذـ إـلـيـه ، وزـينـات خـفـيفة مـتـنـاثـرة كـاقـبـاسـ أو تـعرـيفـ ، أو تـضـمـينـ أو كـنـايـةـ ، دونـ أـنـ يـبـدوـ عـلـىـ ذـلـكـ كـلـهـ أـثـرـ العـمـلـ وـالـقـصـدـ .

وإن أكثرـ ما يحتاجـ إليه شـعـرـ الإـخـوانـيـاتـ – إذا أـرـيدـ لـهـ أـنـ يـكـونـ قـوـياـ – هو الـقـدرـةـ عـلـىـ الـموـسـيـقـيـةـ الـتـيـ تـسـخـرـ الـلـفـظـةـ وـالـحـمـلـةـ ، وـالـعـنـيـ ، وـالـزـينـةـ هـاـ ، وـتـسـبـكـ ذـلـكـ كـلـهـ فيـ إـطـارـ بـارـعـ شـغـافـ هـاـ ، وـتـشـيـعـ فـيـ الأـبـيـاتـ هـذـهـ الرـوـحـ الـخـاصـةـ بـهـاـ .

وـتـفـسـيرـ ذـلـكـ أـنـ شـاعـرـ الإـخـوانـيـاتـ بـهـذـهـ الـموـسـيـقـيـةـ ، وـبـهـذـهـ السـهـولـةـ الـتـيـ يـتـطـلـبـهاـ يـحـتـاجـ إـلـىـ قـاعـدةـ عـرـيـضـةـ مـنـ الـإـرـثـ الشـعـريـ الـذـيـ يـلـيـّـنـ بـيـنـ يـدـيـ الشـاعـرـ كـلـ الـأـلـفـاظـ وـالـتـعـابـيرـ ، وـيـجـعـلـهـ قـادـرـاـ أـنـ يـصـبـ ، ضـمـنـ الـموـسـيـقـيـ الـشـعـرـيـةـ ، ماـ يـشـاءـ .

إن الشاعر بغير هذا الرصيد ، وبدون هذه القاعدة العريضة لا يستطيع أن يخضع أغراض الإخوانيات لهذه السهولة التي تتطلبها هذه الأغراض .

ولا يعني شعر الإخوانيات لنا ظمه طواعية النظم برشاقة وخفة وسهولة معنى ، وطراوة أداء ، بل يضطربه أحياناً إلى التقييد بأوزان وقواف مفروضة ، يفرضها عليه الشخص الذي يكتب له .

ولهذا فإن شعر الإخوانيات القوي ليس سهلاً على الشعراء ، ولا نستطيع أن نصفه بأنه سهل ، أو لين ، لأنه يحتاج إلى رصيد ، لا يقوى عليه إلا "القادرون" . أما شعر الإخوانيات العادي الذي لا تدعمه هذه القدرات الخفية فإنه يبدو وكأنه ضعيف أو متهافت .

وبعد ، فما هي قيمة هذا الشعر ؟

في سبيل الجواب لا نريد أن نقول : إنه أعلى أو أدنى من الشعر الآخر ، ولا نعني وضع سلم تفاوت فيه الدرجات ، ولكن تقوينا يهدف إلى إدراك العناصر الفنية في هذا اللون ، ولن نتردد في أن نقول : إنه شعر آخر ، مختلف في منطلقاته ، وموضوعاته ، وطوابعه للشعر الآخر . إنه ينبع من الذات الفردية ، ويدور أكثر دورانه حولها ، إنه يهدف إلى الإطراف بأكثر مما يهدف إلى الإبداع ، إنه ليس شعراً جافاً لأنه مرتبط بواقع الشاعر ، وحياته ، وأمكنته ، وأحاسيسه . ولذلك نشم له رائحة ، ونجده له روحًا ، غير ما كنا نجد هناك .

فردية هذه الروح ، وجزئيات هذه المواقف ، وسهولة هذه المعاني ، ورشاقة بعض الزينات ، لا تجعل منه شعراً أدنى ، وإنما تجعل منه شعراً آخر مغايراً .

كل هذا صادق صحيح ، إذا استوفى شعر الإخوانيات شروطه ، وأمسّا ذالما يكن له رصيده ، وفيه تجربته ، وأحاسيسه وله سهولته ، ورشاقته كان من متكلف القول الذي لا يرضي <sup>(١)</sup> .

ويستوقفنا في هذا المجال شعر صفي الدين الحلي ، والبهاء زهير ، والشاب

(١) د. شكري فيصل : أمال وعماقرات ص ١١٤ .

الشاب الظريف ، وعدد كبير من شعراء هذه الحقبة .

ولن احتفظ في العصر المملوكي بيهجة الصحة والعافية ، فإنه لم يكن كذلك في العصر العثماني . فلقد نزل الى مطالب الحياة المتعددة ، وأرهقته الصنعة ، وأعياه التكلف حتى غدا اونا من ألوان الضعف ، وصورة من صور الانهيار .

قد نقول في تعليل ضعفه علاً كثيرة ، نرد شيئاً منها إلى سطحية ثقافة الشعراء ، وإلى الفراغ الاجتماعي والفكري الذي يجلب المجتمع العربي آذاك ، وإلى مفهوم الشعر نفسه الذي انحدر وهو في تلك الحقبة ، وقد غدا قواه تبيان براعة الشاعر اللغوية ، أو تدعيم مقام ناظمه بين قبيلته أو جماعته ، وقد نقول شيئاً آخر ، ثم نصل في آخر المطاف إلى الحكم عليه بالضعف وإنعدام الصحة والعافية فيه ، ورثائه الثوب الذي ظهر فيه .

من الأغراض التي وقفنا عليها في نهاية العصر العثماني لهذا اللون من الشعر ، أشعار التزاور ، فلقد يزور شاعر صديقه ولا يجده ، فيبعث إليه بأبيات ، فيجيبه عنها صاحبه بأبيات من البحر والقافية والرويّ نفسها <sup>(١)</sup> . ومن المساجلات الطريفة ما وقع لعبد الرزاق الحمصي <sup>(٢)</sup> مع محمد سعيد الحمصي <sup>(٣)</sup> والشيخ عثمان البصير <sup>(٤)</sup> ورواها المرادي في كتابه « سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر <sup>(٥)</sup> » إذ كان كل من الثلاثة يقول بيتاً ، فيأتي الثاني بييتاً ، وكذلك الثالث . ويحافظون جميعاً على الوزن والقافية والروي .

أما الرسائل فأكثر ما تدور حول الشوق ، وتذكر الأيام الخوالي ، والتشبيب بعرى الود والإخلاص ، وما إلى ذلك . وقد تكون هذه الرسائل أدنى إلى المطارحة .

(١) انظر المرادي ٢٢٢/٢ .

(٢) ولد سنة ١١٥٠ هـ ١٧٣٧ م وترجم له المرادي في سلك الدرر ١١/٣ - ٢١ .

(٣) أذنه الصوفي والمحدث البندادى (١١٨٠ - ١٢٤٦ هـ ١٧٦٦ - ١٨٣١ م) نقل عن المانوقي ص ٧٣ .

(٤) ذكره المرادي في سلك الدرر مرات عديدة ، ولم يترجم له . ويبدو أنه من رجال الشام المشهورين في القرن الثاني عشر للهجرة / الثامن عشر للميلاد .

(٥)الجزء الثالث ص ١٦ - ٢١ .

العلمية<sup>(١)</sup> والاجتماعية . والغريب أن هذا الفن تحول إلى أغراض غريبة كنظم العشرة التي لا تجتمع مع عشرة كامر الوضوء مع التيمم<sup>(٢)</sup> ، ونظم إجازة التدريس<sup>(٣)</sup> ، أو حجة الإجارة<sup>(٤)</sup> ، أو صوغ وصبة<sup>(٥)</sup> أو طلب استعارة كتاب ، أو مبرأة قلم<sup>(٦)</sup> ، أو الاعتذار عن الزيارة بسبب المطر<sup>(٧)</sup> ، أو رثاء كلب الصديق<sup>(٨)</sup> أو غير ذلك .

وأخيرا ، فيمكننا أن نقول : إن هذا الضرب من الشعر انحدر من عليائه إلى لون من التسلية والاستجمام الذهني في الآونة الأخيرة من العهد العثماني .

• • •

(١) انظر سلك الدرر ٢٦٤/١ .

(٢) انظر سلك الدرر ٤١/٣ في ترجمة عبد القفي بن محبي الدين بن مكية .

(٣) انظر سلك الدرر ٢٦١/١ في ترجمة اسماعيل العجلوني .

(٤) انظر سلك الدرر ١٠/١ في ترجمة ابراهيم الحكيم .

(٥) انظر سلك الدرر ٢٠/١ في ترجمة ابراهيم الدكدركي .

(٦) انظر سلك الدرر ٧/١ و ٧/١ و ٢٥٢/١ و ٢٧١/١ .

(٧) انظر سلك الدرر ١٣٧/٤ .

(٨) انظر ديوان « مرور الصبا » لمبد المي اخال الطالوي من ٧٨ .

## البَابُ الرَّابِعُ

الطَّوَابِعُ الْعَامَةُ لِلشَّفَرِ  
فِي عَصْرِيِّ الْمَالِكَ وَالْعُمَانِيَّتَينَ



## مَقَدِّمةٌ وَتَهْمِيْذٌ

إن كثيراً من الباحثين ، ومؤرخي الأدب قد درجوا على تسمية العصر المملوكي والعثماني تسميات مختلفة ، فمنهم من سماه « عصر الانحطاط » ومنهم من دعاه « عصر الانحدار » ، وفريق ثالث أثر أن يطلق عليه « عصر الدول المتابعة » ، وفريق رابع فضل أن ينسبة إلى هوية الذين حكموا هذه البلاد فسماه « عصر المماليك » ، أو عصر العثمانيين » ، وأثر فريق خامس أن يدعوه « العصر التركي » .

وقد آثرنا مبدئياً أن نسميه عصر المماليك والعثمانيين أسوة بتسمية العصر الأموي والعباسي ، لأن التسميات الأخرى قد كشفت عن حكم ما كنا نريده ، أو نقصد إليه ، قبل سبر أدب هذه الحقبة الزمنية ، ودراسته دراسة موضوعية هادئة .

أما وقد استعرضنا في الباب الأول البيئة العامة لذين العصورين من جميع جوانبها التاريخية والاجتماعية والاقتصادية والثقافية ، ودرستنا في الباب الثاني ألوان الإنتاج الشعري ، في فنونه التقليدية والتجددية ، واطلعنا بشيء من التفصيل على مختلف جوانب الإنتاج الشعرية ، فإنه ليختل إلينا أنه قد آن الأوان للحكم على هذا الإنتاج وتقديره التقويم الموضوعي ، والاتفاق على تسميته تسمية صحيحة — قدر الإمكان — .

وفي سبيل الوصول إلى هذه النتيجة لا بد من عرض بعض المقدمات الأساسية لتكون المرتكز القوي للحكم .

من هذه المقدمات دراسة المشكلات المختلفة المشابكة التي تحول دون إصدار حكم واحد في هذا الصدد ، وبيان المؤشرات العامة التي تتدخل في عملية الخلق الفني ، والوقوف على صورة الجانب المفكري للعصر كله ، وما كان يتبعه في نهج القصيدة ، وأخيرا دراسة مظاهر التغيير المختلفة من مفردات وتركيب وصور وأوزان .

فإذا ما استطعنا عرض ذلك كله ، بموضوعية حازمة ، ورصانة ، وتجدد أمكننا أن نقترب من الحكم العادل ، ونقول كلمة الحق في شعر هذا العصر .

• • •

## الفصل الأول

### مشكلات التقويم

تعرضنا مشكلات متعددة حين نتصدى لتقويم شعر هذه الحقبة المتبدلة من عمر تاريخ أدبنا العربي . من هذه المشكلات :

### تحديد العصر

ذلك أننا نتساءل : متى بدأ هذا العصر ومتى انتهى ؟ أصحح أنبه بدأ في سنة ٦٥٦ هـ / ١٢٥٨ م حين داهم المغول مدينة بغداد ، وقضوا أركان الحضارة العربية الزاهرة ، وألقوا بنتائج العقول ، وعملفات الحضارة في نهر دجلة ، وهدموا ما لم يستطعوا رميء في النهر الخزين ؟

أصحح أن العصر المملوكي انتهى في سنة ٩٢٣ هـ / ١٥١٦ م يوم دخل سليم الأول الشهاني أول مدينة عربية ، ثم تهافت المدن العربية الأخرى بين يديه تبعاً في بلاد الشام ومصر والخجاز ؟ وأن العصر الشهاني انتهى في هذه البلاد يوم دخل نابليون بونابرت مصر سنة ١٢١٣ هـ / ١٧٩٨ م

أم أن هذه التحديدات التاريخية أمور وهمية ، لا قيمة لها في حساب تاريخ الأدب ، ودراسة الإنتاج الفكري ؟ وأنه إذا صحت تقسيم العصور تقسيماً سياسياً فإنه لا يصح في نطاق الفكر والفن ومجال الإبداع الذهني ، ولا يجوز أن تربط عجلة الأدب بعجلة السياسة ؟

قد يقول قائل : إن الدراسة الأدبية شديدة الارتباط بالدراسة التاريخية ، وإن بين الأدب والسياسة صلات من القربى ، ووشائج من الرحم ، وقد تكون هذه الصلات والوشائج في الأدب والتاريخ العربي أقوى منها في كل أدب آخر .

ولتكن نقول : إن تاريخنا العربي لم يكتب بعد بالروح العلمية الموضوعية التي يجب أن يكتب بها ، وإنه لم يزد على كونه تاريخ ملوك وأمراء وقادة . أما تاريخ الشعوب فلمّا يكتب ، والحياة في الماضي – كما هي في الحاضر – ليست حياة ملوك وأمراء وقادة فحسب ، بل هي حياة شعوب وأجيال ، وأمال وألام . لذلك فإن ربط الأدب برباط التاريخ السياسي وحده أمر خطير ، وفيه من النقص شيء كثير .

إن التاريخ السياسي – كما هو – يسلط بعض الأضواء على فهم الاتجاهات الأدبية ، ولكنه كثيراً ما يخفي ظلالاً ، ويطمس حقائق ، ويشوه مظاهر .

أصحح أن الخلافة الأموية التي سقطت سنة ١٣٢ هـ / ٧٤٩ م أسقطت معها الأدب الأموي بكل مقوماته وعناصره ، ومحت من نفوس الشعراء كل آثار العصر الأموي ، وزنعت من صدور الخطباء كل ما خلفه العصر نزعاً ، وصبت في نفوس الأدباء لوناً جديداً من الأدب منذ أن ختم السفاح خطبته في مسجد الكوفة ، وتقدم أقرب الناس لمبادئه ، وتغيرت خصائص الأدب ، وتبدل طوابعه ، ونبع أدب جديد متميز بسماته وخصائصه كل التميز عما سبقة ؟ .

ومَنْ الذي يعرف أن الأدب ظل للسياسة دائماً ، وأنه في حكم الرعية ، أو التابع ، أو الظل ، يقوى بقوة السلطان ، ويضعف بضعفه ، ويكون بين حين يكون السلطان بين بين ؟ .

ألا نحس أننا حين نجعل الأدب تبعاً للسياسة نكون قد أخذنا نفسنا سلفاً ببعض الآراء ، وزودناها بها من غير مناقشة وإعمال فكر ؟ .

ألا نرى أننا نخطئ كل الخطأ حين نزعم أن الأدب العربي في العصر الأموي قوي لأن الدولة كانت في مثل أعلى الشعاع ، وفورة الشباب ، ورييق العمر ، على حين لم يكن للأدب مثل هذه القوة ، ولم يبلغ أعلى ذراه ، ولم يدرك أبعد مراحله ، ولم

يُكَن حظه من الإبداع والتنوع – وهو أصل مقاييسه – بالحظ الكبير ؟ .

ألا ندرك أن الأدب في الأندلس لا يختلف في سيرته عن الأدب في دمشق ، وأنه لم يبلغ أقصى قوته ، إلا حين تقسمت الأندلس إلى طوائف ، وتبدلت قوتها السياسية إلى حد كبير ، وراح ملوك الفرنجية يقطعنون الأندلس قطعة فقط ؟

ألا نؤمن أن الأدب في العصر العباسي لم يبلغ ذروته إلا في القرن الثالث والرابع للهجرة يوم كانت الدولة العباسية تعاني منذ القرن الثالث شدائده وويلاته ، والأذراك يمرون بلاد العباد ، وي فعلون الأفاعيل ، ويعيشون في الأرض فسادا ، ويسلمون عيون الحلفاء ، وبيقرون بطونهم ، ويحملون إليهم السم في الطعام ، ويسجنونهم في أقصاص من ذهب ، ويرموهم على أبواب الجماع يستجدون الناس ، ويستعطفهم صدقه ، ومع هذا فقد كان في هذه الآونة المظلمة أبو تمام ، والبحري ، وابن الرومي ، والمتني ، والشريف ، الرضي ، والباحث ، والتوكيد ، والصاحب ، وغيرهم ؟

في اعتقادنا أن الارتباط غير صحيح ، وأنه مصطنع ، وأن الأدب لا يعرف حدودا جغرافية ولا سياسية دقيقة صارمة ، وأن العصور تتداخل ، والأداب تتشابك ، والنماذج تختلط ، وأنه ليس من سور حديدي بين أدب وأدب ، أو بين عصر وعصر .

إن نكبة سنة ٦٥٦ / ١٢٥٨ م كانت قاعدة قبل هذا التاريخ بزمن طويل ، كانت تعيش في السرّمرة ، وفي الجهر مرة ، في الطاعة حينا ، وفي الثورة حينا آخر ، كانت بذورها تتدنى في باطن الأرض عندما قتل عثمان بن عفان ، وتولى علي بن أبي طالب ، وحارب في موقعة الجمل وصفين ، وكانت في ثورات الشيعة أيام الأمويين والعباسيين ، وفي تمرق البيت الأموي ، واستقلال الدول أيام العباسيين ، وفي الخلافات الكبيرة في الأسرة العربية والإسلامية قبل مئات السنين .

إن كل عصر أدبي ليمتد بعيدا في عصر آخر كما يمتد الرأس في البحر ، وإن عصرا آخر ليتراجع بعيدا كما يتراجع البر أمام الخليج ، وإن عصرا ثالثا ليغيب بعضه فتبقى منه أجزاء متفرقة كالجزر الموزعة هنا وهناك على صفحة البحر ، أو يغيب أكثره فلا تبقى منه إلا ذرى ناثة . وليس في العصور الأدبية هذا الشاطئ

الصخري القائم كحد السيف ، ولكن فيها هذه الشطآن التي امتلأت بالتعاريف وغصت بالفجوات ، وتناوبت عليها الصخور والرمال ، ومضت في البحر كالسان المدود ، وتقهقرت إلى الوراء كالبيد الشلاء .

وما لنا نذهب بعيداً على فساد دراسة الأدب تبعاً للعصور السياسية ، ألسنا نجد هذا التواصل والترابط في كل الكائنات في واقعنا ؟ ألا نراه في أنفسنا ؟ وهل نستطيع أن نفصل بين أدوار الطفولة والصبا ، والشباب والكهولة ، والشيخوخة والعجز ؟ ومن الذي يقدر أن يقول : إن هناك حاجزاً أملس يسقط بين صبا وشبابه ؟ أليس في الشيخوخة عناصر من الطفولة ، وفي الشباب بنور الشيخوخة ، وفي الكهولة ظلال متلاصقة من العجز والفتوة ؟ .<sup>(١)</sup>

لهذا فإن تحديد بذء العصر بمصيبة المغول في بغداد وانتهائه باجتياح نابليون أرض مصر تحديد مصطنع ، لا تؤيده الحقائق العقلية والمنطقية والأدبية ، وإن العصر قد بدأ منذ أمد بعيد ، واستمر إلى ما بعد دخول نابليون ، ولا نبعد عن الصواب إذا قلنا : إن جزءاً من حياتنا اليوم وتفكيرنا وأدبنا امتداد للعصر السابق كامتداد الرأس في البحر سواء بسواء .

ومن الطبيعي جداً أن تكون بدراستنا هذه قد أغفلنا إلى حد كبير التقسيم السياسي ، وابتداأنا بدراسة الإنتاج الأدبي قبل قرنين من الزمان ، أي منذ أيام الحروب الصليبية ، على الرغم من أننا لا نكون مخطئين إذا ربطنا العصر العباسي بالعصر المملوكي وسرنا في الدراسة على خط واحد ، دون أن نصطنع في سيلنا شيئاً من الحواجز ، أو العرقيل ، ولا نكون مخطئين إذا مددنا الدراسة إلى ما بعد دخول نابليون إلى مصر .

ويبقى السؤال الأول دون جواب : كيف ندرس هذا العصر ، من أين نبتديء ، وإلى أين ننتهي ؟ .

### التبان في الفنون والأغراض

هل يمكننا أن نحكم على شعر العصر كله بحكم واحد ، فنقول : شعر

(١) الدكتور شكري فيصل ، مناجع الدراسة الأدبية ص ٢١ - ٣٧ .

المجاء والرثاء والغزل والفخر والمديح والحكمة والوصف وما إلى ذلك من فنون كانت جميعها في ضعف ، أو كانت كلها في قوة وحياة ؟ وهل يقبل العقل مثل هذا الحكم السريع العام السطحي ؟ أليس منطق الحياة يخالف هذا الحكم ويرده خاسئاً وهو حسيراً ؟ أو يمكن لباحث أن يقول : إن الغزل في صدر الإسلام كان على حد سواء مع شعر المغازي والفتور والدفاع عن الدعوة المحمدية ؟ أو إن صورة المجاء تعادل صورة شعر الزهد أو المديح في العصر العباسي وتتساوى هذه وتلك إبداعاً بإبداع وفناً بفن ؟ . أو يمكن أن يحكم على شعر الطبيعة والغزل في العصر الأندلسي بما يحكم على شعر المديح والرثاء والحكمة ويسلك الجميع في سلط واحد ، ويصب عليها حكم واحد ؟ ، بل من الذي يقول إن الشعر الذي مدح به نور الدين وأبوه ثم صلاح الدين مثيل لما مدح به الحلي بني أرق في ماردين ؟ .

إن الدراسة المأذلة الوعية لترفض هذه السطحية في الأحكام ، وهذا التعميم في الأقوال ، وتفرز كل فن من الفنون في حيز خاص ، وترى له من الشيات والسمات ما يميزه من سواه من الفنون الأخرى .

والأكثر من هذا ، فإن الفصل بين أجزاء الغرض الواحد واردة في هذا المجال ومقبولة ، وليس من الطبيعي أبداً أن يقاس شعر المديح أو وصف المعارك عند المتنبي بغزله أو برثائه وهو شاعر واحد . فكيف يمكن أن يحكم على شعر عصر كامل زادت حدوده الزمنية على سبعة قرون بكلمة واحدة ؟ .

قد يقول قائل : إن الحكم ممكن إذا فصلنا كل فن أدبي على حدة ، ثم تتبعناه مع الزمن ، ودورانه مع العصور ، ورصدنا مراحله المختلفة ، وعرفنا المواطن التي ترقى فيها المواطن التي انحط بها ، وسجلنا استقامته والتواته ، وأدركنا غلوه واعتداله ، ووقفنا على الرواقد التي صبت فيه فأغنته ، والفنون التي اشتقت منه ففرعه ، وحيثند نجو من هنات دراسة الأدب مربوطة بعجلة السياسة ، ونصل إلى رسم خط بياني واضح للغرض المدروس .

ومثل هذا الاتجاه في الدراسة مقبول ، ولكن الذي يعييه أنه يجزيُّ قصيدة الشاعر الواحدة إلى أجزاء ، بل يمزقها إرباً إرباً ، وينهي كذلك مع التمزيق

شخصية الشاعر ونبضات قواده ، وتقد مشاعره ، وعوامل كثيرة أخرى كانت سبباً في هذا الإنتاج المدروس .

## التبَانَيْنَ بَيْنَ الشِّعَارِ

ربما كان الحكم على شعر هذا العصر من خلال الشعراء أصعب وأعسر ، لأن الحكم على الإنسان شيء صعب أو عسير ، ولكن لأن الشعراء الذين عاشوا في هذه الآونة بلغوا من العدد جداً جعل الحكم عليهم مجتمعين أمراً مستحيلاً ، والحكم عليهم منفردين أمراً شبه مستحيل .

لأنهم كثيرون جداً من حيث عددهم ، متفاوتون من حيث أجناسهم ، مختلفون من حيث بيئاتهم ، متباعدون من حيث ثقافتهم . فهل نحكم عليهم من حيث الجنس ، أو البيئة ، أو الثقافة ؟

أما الحكم عليهم من حيث الجنس فأمر وارد ، وموضوع مقبول ، ذلك لأن الأدب العربي لم يكن أدب العرب وحدهم ، ولكنه في جملته أدب الأمم التي اجتذبتها الفكرة الإسلامية فأمنت بها . وأنه مهما كان من شأن أثر الإسلام في العقيدة التي نشرها ، واللغة التي نثرها ، والمفهومات التي بذرها ، والحياة النفسية التي غزتها ، والحياة العقلية التي صاغها فإنه لم يستطع أن يمحو الفروق بين الأجناس ، ويزيل التعرات الجنسية الخاصة بين الناس ، وظل الفارسي يميز من العربي ، والعربى من اليوناني ، وهكذا .

وما دام شعراء هذه الحقبة الزمنية متفاوتين في أجناسهم ، فيهم العربي ، والرومي ، والفارسي ، والهندي فإن بالإمكان إذن تقسيمهم إلى فئات ، ودراسة إنتاج كل فريق على حدة .

لكن المشكلة الكبيرة التي تعترضنا أمام هذه الدراسة عدم وضوح هذه الأجناس ، وعدم تمييزها وتحددتها ، وأنها لم تظهر في الأدب العربي ظهوراً بارزاً كل كل البروز يمكّتنا من تمييزها من غيرها ، وتاريخ الأدب بها ، وإطلاق الحكم العادل عليها . إنها لم تكن من الوضوح بحيث تطغى على الأصل الأصيل في الأدب

العربي ، وأن الرواسب التي تمثلها هذه الفروق – سواء في الرواسب العقلية أو الرواسب الشعورية – لم تثبت أن ذات ، أو أوشكت أن تذوب في الحوض العربي عن طريق اللغة والعقيدة ووحدة المثل الأعلى .

ومن الذي يستطيع أن يقيم حكما عادلا على فئة من الناس تمازجت دماؤها تمازجا واسعا عربيا ، وعجز العلم أن يصفها بذات الدم الصافي والسلالة النقية (١)؟

• • •

قد يقول قائل : إذا كان من المستحيل على الحكم على الشعراء من وجهة الفروق الجنسية فإن الحكم ممكن من حيث الثقافة والمعرفة ذلك لأن الأدب العربي ثمرة من ثمرة الثقافات المختلفة التي غمرت العالم الإسلامي على تتابع العصور ... فالثقافات الفارسية التي انتقلت إليه مع الفرس ، والثقافات الهندية التي انتقلت إليه مع الفرس والهند ، والثقافات اليونانية والرومانية التي داحتها مع الترجمة ومع هذه المدارس التي كانت في جند يسابور وحران والاسكندرية ، وثقافات أخرى يرجع بعضها إلى هذه الأقوام أو تلك ، وإلى هذا الدين أو ذاك ، تظاهرت كلها على صياغة العقل العربي ، وتركت فيه طوابعها واضحة مرة ، وخفية مرة أخرى .

فإذا نحن تعرفنا إلى هذه الثقافات استطعنا أن نزد الأدب والإنتاج إلى المواد الأولى التي تألف منها ، واستطعنا أن نورخ له تاريناً صحيحا ، ومن ثم نحكم على الشعراء حكما عادلا .

إن كثيرا من دارسي اليوم يحرضون عند ترجمة أديب على أن يضعوا أيديهم على كل الموارد الثقافية التي نهل منها : الكتب التي قرأها ، واللغات التي أتقنها ، والصحف التي طالعها ، والدراسة التي عني بها ، واللون الذي أحبه ، والأستاذ الذي لازمه ... ليكون بحثهم شاملًا جامعا مستقصيا ، ولتكون حكمهم – من ثم – صحيحا وعادلا .

هذه مسوغات كثيرة للدراسة شعر هذه الآونة من خلال ثقافات الشعراء ، وهي إذا كانت صحيحة في ظاهرها فإنها لتحمل بذور موتها معها .

---

(١) المصدر السابق ص ٩٥ .

عيب هذه الدراسة أنها تجد الأدب ثمرة الثقافات التي تحيط به ينبع من تربتها ، وخلاصة مستحدثة ينبع من تفاعಲها ، وصورة جديدة يتشكل من تمازجها وتلاقيها .

ولكن هل كان الأدب صورة هذه الثقافات وثمرتها فحسب ؟ هل كان يتأثر بها وحدها دون غيرها ؟ أليس هناك عناصر أخرى تفعل به ، وتوثر به ، ويكون لها في صوغه نصيب واف وحظ كبير ؟ .

ليست الثقافة وحدها هي التي تكون الأديب ، وإنما هناك الحياة النفسية لهذا الأديب ، هناك عاطفته التي رفت حواليه ، والقلب الذي نبع منه ، والمشاعر التي نبضت فيه ، والخيال الذي حلق على جناحيه .

الأديب ذوب بهذه الحياة العميقـة التي تستـر في أغوار النفس بكل ما فيها من هواجس الضمير التي تضفي الطمأنينة والقلـن ، ومسارب الهوى التي تفجر الحنين والشوق ، وأحساسـ القلب الذي انطوى على الفـرـح والترـح ، وفورة الدـمـ الذي أهـاجـه الرضا والألم .

إذا نندفع إلى أثمـ كـبـيرـ حينـ نـحـكـمـ عـلـىـ الشـعـراءـ وـالـأـدـبـ منـ خـلـالـ ثـقـافـاهـمـ التيـ تـقـفـوـهـاـ لـأـنـاـ نـهـدـرـ قـيمـهـمـ الإـنـسـانـيـةـ ، وـنـسـوـقـهـمـ جـمـيعـاـ فـيـ طـرـيـقـ وـاحـدـةـ ، لاـ نـفـرـقـ بـيـنـ إـنـسـانـ وـإـنـسـانـ ، وـعـيـنـ وـعـيـنـ ، وـقـلـبـ وـقـلـبـ .

هذه القطعة الأدبية التي أصوغـهاـ الآـنـ بـعـدـ قـرـاءـةـ ماـ :ـ أـغـمـسـهـاـ بـدـمـيـ ،ـ وـأـضـفـيـ عـلـيـهـاـ نـفـسـيـ ،ـ وـأـفـيـضـ عـلـيـهـاـ مـنـ ذـاـتـيـ ،ـ وـأـلـفـهـاـ بـبـنـبـضـ مشـاعـريـ وـحـرـارـةـ أـنـفـاسـيـ ...ـ لـأـنـاـ لـيـسـ خـلـاصـةـ قـرـاءـتـيـ ،ـ بـلـ هـيـ خـلـاصـةـ ثـقـافـتـيـ ،ـ وـقـلـبـيـ ،ـ وـعـقـلـيـ ،ـ وـتـارـيخـيـ ،ـ وـذـاـتـيـ كـلـهـاـ .ـ فـكـيـفـ يـكـونـ الـحـكـمـ عـلـيـهـاـ أوـ عـلـيـهـاـ مـنـ ثـيـابـ الـكـتـابـ الـذـيـ وـبـيـتـهـ مـنـ لـحـظـاتـ ،ـ وـرـحـتـ أـكـتـبـ أـوـ أـمـلـيـ ،ـ أـوـ أـنـظـمـ .ـ

\*\*\*

قد يقول قائلـ :ـ مـاـ دـامـ الـحـكـمـ عـلـىـ الشـعـراءـ مـنـ خـلـالـ ثـقـافـاهـمـ أـمـرـاـ مـسـتـحـيلـ فإـنهـ يـعـكـرـ الـحـكـمـ عـلـيـهـمـ مـنـ خـلـالـ بـيـثـاهـمـ ،ـ لـأـنـهـ لـيـسـ هـنـاكـ مـنـ يـنـكـرـ تـأـثرـ

الأدب بالبيئة التي يعيش فيها ، وليس هناك من ينكر أن الأديب – مهما يَغْلُبُ في تفرده ، ومهما يَعْلُمُ في أبراجه العاجية – فلن يستطيع أن يكون دائمًا في نجوة من التأثير بما حوله حيناً ، والانقياد له حيناً آخر<sup>(١)</sup> .

وإذا كان لدراسة أثر البيئة أهمية في هذا المجال – في رأينا – ليست أهمية كبيرة ، وليس ذات هيمنة مطلقة على الأدب والأديب دائمًا ، وإنما : فكيف نفسر الخلاف بين إنسانين اثنين نشأاً في بيئه واحدة ، و تعرضوا لمؤثرات متقاربة وجرى فيما دم واحد ، وحمل أحدهما من مميزات الجنس ، وشهد من حادثات الرمان ، وخضع لعوامل المكان مثل ما حمل الثاني وشهد وخضع ، ثم كان منهما بعد ذلك أن اتجه أحدهما هذه الوجهة ، واتجه الآخر وجهة مختلفة في الأدب ؟ أستطيع في أصوات من نظرية البيئة والإقليم أن نفسر هذا الخلاف ، وأن نعمل هنا الباعدع ، وأن نطمئن إلى هذا التفسير والتعليق ، أم أنها نجد النظرية عاجزة عن أن تنفلد إلى أعماق غائرة بعيدة تتصل بهذه الذاتية الفردية والشخصية الخاصة ، تتصل بهذه الحياة النفسية المتفردة ، وهذه « القرىحة والقطنة » كما عبر عنها الجرجاني<sup>(٢)</sup> ؟

\* \* \*

لهذا كله ، فإن الحكم على الشعرا عسير كل العسر ، والعقبات الكاداء يحيط به من كل جانب ، والتورط في الإدلاء به مغامرة خطيرة ، غالباً ما تكون غير محمودة العاقب .

\* \* \*

(١) مناهج الدراسة الأدبية ص ١٨٤ .

(٢) المصدر السابق ص ١٨٦ ؛ والوساطة للجر جاني ص ٢٠ .

## الفَصْنُلُ الشَّافِعِي

# المؤثّراتُ العامّةُ في العملِ الشّعريِّ

تَعُودُ دارسونا المحدثون حين يكتبون عن شاعر قديم ، أو أديب من الأدباء أن يسلكوا الطريق التي رسمها الأوربيون في مثل هذه الدراسات ، فيفترضون إنتاج الشاعر في ديوانه أو مؤلفاته صورة لنفسه ، وانعكاساً لعصره ، أو تعبيراً عن مجتمعه . وفي سبيل هذه الغاية يمحضون دراسة عصره ، ويتقللون إلى دراسة بيته ، والمؤثرات العامة التي تركت بصماتها على إنتاجه ، ثم ينتهون إلى استعراض شعره .

ولاشك أن مثل هذه الخطة سليمة إذا استقام الفرضُ الذي بني عليه ، وفي الحق أنه لا يستقيم إلا في حالات نادرة ، وفي شعراء قلائل من تاريخ الأدب العربي . وقد بيّنا المزالق المختلفة التي يتعرض لها الباحث في مثل هذه الدراسات .

إننا لا ننكر أو نرفض أثر العوامل الخارجية السياسية والإقليمية والاقتصادية والاجتماعية والأسرية والشخصية في إنتاج الأديب ، بل ليس هناك من يرفض هذه الآثار أو يتجاهلها إلامكابر أو معاند ، أو صاحب هوى ، وإنما الذي نريد أن نضيف إلى تلك الآثار كلها آثاراً تنبع من النفس ، وتشع من الداخل ، وتفعل فعلها الكبير في الإنتاج . فحياة الإنسان الداخلية ، التي تضطرب في أعماقه بما فيها من فرح وترح ، وسعادة وهم ، وأمل وألم ، وشعور وجودان ، وخيال وصور ، تتعكس على المظاهر الخارجية ، فتلتوتها بحسب تلك المشاعر النفسية المختلفة ،

تصبّغها بأصبغة متفاوتة تبعاً لزاج أصحابها ونفسائهم .

على أنّ السبيل الم الموضوعية في دراسة مؤثرات الإنتاج الشعري لعصرِ الماليلك والعثمانين تقتضيـنا أن نضم نصب عيونـنا مجـمل تلك المؤثرات سواءً أـ كانت خارجـية أم داخـلية لـ لها تعـينا على فـهم العمـلية الفـنية في تلك العـصور ، وعـنـد أولـئـك الشـعـراء .

لقد ذـكرـنا في ثـابـا الفـصـول السـالـفة شيئاً من تلك المؤـثرـات المـخـلـفة منها :

أـ – أنـ عـدـدـ الشـعـراءـ كـانـ فـيـ هـذـاـ العـصـرـ كـثـيرـاـ جـداـ إـلـىـ درـجـةـ يـتـعـسـرـ عـلـىـ الـبـاحـثـ أـنـ يـحـصـيـهـ عـدـدـاـ .

بـ – وـأـنـ الشـعـراءـ ماـ عـادـواـ مـتـفـرـعـينـ لـنـظـرـ الشـعـرـ وـحـدهـ كـمـاـ كـانـ شـأنـ الشـعـراءـ فـيـ الـأـعـصـرـ السـالـفةـ ، وـإـنـماـ صـارـ الشـعـرـ لـوـنـاـ مـنـ الـأـوـانـ الـظـرفـ ، وـعـنـوـانـاـ مـنـ عـنـاوـينـ رـقـيـ الـإـنـسـانـ فـيـ مـجـتمـعـهـ ، وـأـنـ التـفـرـغـ الـذـيـ كـانـ يـتـمـتـعـ بـهـ الشـاعـرـ فـيـ الـقـدـيمـ اـنـدـعـمـ فـيـ هـذـهـ العـصـورـ ، وـتـغـيـرـ عـلـىـ الشـاعـرـ ، فـصـارـ يـعـمـلـ فـيـ عـلـمـ آـخـرـ ، فـهـوـ جـازـارـ ، أـوـ وـرـاقـ ، أـوـ كـحالـ ، أـوـ أـمـيرـ ، أـوـ وزـيرـ . مـهـنـتـهـ ثـانـيـ قـبـلـ كـلـ شـيـءـ ، ثـمـ يـتـلـوـهـاـ نـظـمـ الشـعـرـ .

جـ – وـأـنـ بـوـاعـثـ الشـعـرـ فـيـ الـمـاضـيـ اـخـتـلـفـتـ عـنـ بـوـاعـثـهـ فـيـ الـحـاضـرـ ، فـقـدـ كـانـ مـنـ قـبـلـ يـطـمـعـ إـلـىـ إـرـضـاءـ أـمـيرـهـ ، وـاستـدـرـارـ خـيـرـهـ ، وـنـيـلـ عـطـابـيـاهـ ، أـوـ إـرـضـاءـ نـفـسـهـ وـمـاـ تـهـوـيـ مـنـ مـجـدـ أـدـبـيـ أـوـ اـجـتـمـاعـيـ أـوـ سـيـاسـيـ ، أـوـ يـقـولـ الشـعـرـ فـرـحاـ بـنـصـرـ ، أـوـ بـكـاءـ عـلـىـ هـزـيـةـ ، أـوـ تـفـجـعاـ عـلـىـ فـقـيـدـ؛ أـمـاـ الـآنـ فـقـدـ ضـلـ الـحـاـكـمـ طـرـيقـهـ إـلـىـ الشـاعـرـ ، أـوـ ضـلـ الشـاعـرـ طـرـيقـهـ إـلـىـ الـحـاـكـمـ، وـلـمـ يـعـدـ بـيـنـ الرـجـلـيـنـ مـنـ لـقـاءـ – إـلـاـ فـيـ النـادـرـ – لـأـنـ لـغـةـ هـذـاـ اـخـتـلـفـتـ عـنـ لـغـةـ ذـاكـ ، وـالـحـاـكـمـ فـيـ هـذـهـ العـصـورـ هـوـ فـيـ مـعـظـمـ الـأـحـيـانـ تـرـكـيـ لـاـ يـفـقـهـ مـنـ الـعـرـبـيـةـ قـلـيلـاـ أـوـ كـثـيرـاـ .

ونـصـيـفـ إـلـىـ تـلـكـ المؤـثرـاتـ عـوـامـلـ أـخـرىـ كـانـ لهاـ دورـهاـ فـيـ الـعـمـلـيـةـ الشـعـرـيـةـ .  
مـنـهـاـ :

أـنـ هـؤـلـاءـ الشـعـراءـ لمـ يـنـفـصـلـواـ عـنـ حـكـامـهـمـ فـحـسـبـ ، وـإـنـماـ انـفـصـلـواـ فـيـمـاـ بـيـنـهـمـ

وين حياتهم ، أو بالأصح ما بين شعرهم وحياتهم الخاصة وال العامة . صاروا يقولون شيئاً ويفعلون شيئاً آخر ، وينظمون بلغة ويتحدثون هم وأبناء عصرهم بلغة أخرى . ولستنا نقصد تبادل اللغتين هنا – كتبان الترکية والعربیة – وإنما نقصد الفرق الشاسع الذي اتسع بين لغة الشعر وال خاصة من المثقفين وبين لغة الناس . وسنعرض هذه المشكلة بعد قليل بشيء من التفصيل .

كذلك حدث في هذه المصور شيء كثير من الجمود الفكري ، والعمق العقلي . ذلك أن التراث العربي الضخم الذي تكدس في المكتبات العربية أنت عليه عوامل الدمار المتغيرة من حروب صليبية ، ثم مغولية ، وما تبعها من دمار وحرق ونهب وضياع ، ومن هجرة العلماء من مواطنهم ، وتشريدهم في الآفاق ، ومن طغيان فكرة غلق باب الاجتهد ، وأن الأولين لم يتركوا للآخرين شيئاً في الأدب والفن والثقافة وأمور الدين ، ومن موقف العلماء من التراث الباقي ، ونظرتهم إليه بنظرة الإكبار والإجلال ، حتى وصلنا إلى مرحلة كان الشاعر فيها مرتبطاً بالماضي أو بالتراث أكثر من ارتباطه بالحاضر وما فيه .

ولأكبار الماضي والتراث ليس عيباً في الأمم ، لأن معظم الأمم تمجد تراثها وتاريخها ، ولكن الخطير أن ينفصل الرجل عن حاضره ، ويلتحق بركب القدماء كأنه واحد منهم ، وينسى ظروفه ، وحياته ، ومقومات عصره ، ومتطلباته الخاصة .

كذلك فإن من العوامل المؤثرة في العمل الشعري تلك الثقافة الضئيلة المحدودة التي كان يصيبيها الشاعر ، إذ كان يكتفي بالاطلاع على مجموعة من متون العلوم ، وقليل من شعر الأقدمين ، وشيء من العلوم الحضارية والإنسانية ليظن نفسه أنه أصبح في عداد العلماء والشعراء ، فإذا ما استقام له الوزن في بيت أو عدة أبيات انطلق ينشرها بين الناس ، وينديعها في الملايين عيون الناس به ، وليوهمهم أنه صار من الذين يشار إليهم بالبنان .

نضيف إلى هذا شيئاً آخر متصلة بسابقه هو فقدان الدراسات النقدية التي تقوم الإنتاج ، وتعطي كل ذي حق حقه من التقدير ، وبيان المجالات التي أصاب فيها أو أخطأ ، أو حلّق أو أسف ، أو سرق من غيره أو أبدع ، كما كان شأن

النقد في عهد قدامة وابن المعتز والأمدي والحرجاني والعسكري وغيرهم من أولئك النَّفَرَ الذين أغنوا الفكر العربي والإنساني ، واستطاعوا بكثير من العقل والحكمة والتجرد أن يقدروا كل إنسان درسوه قدره الذي يستحق ، وبضعوه في المكانة التي تليق ، وبيّنوا المواطن التي أجاد فيها أو أساء .

لكن الحركة النقدية في هذه العصور خدمت حتى لم يكن أن نقول : إنها ماتت وانطوت ، ولم يعد هناك ناقد أو مقوم ، أو باحث منصف .

كنا نتوقع من رجال البلاغة – وهم أقرب الناس صلة بالنقد وما يتصل به – أن يكون لهم أثر في تقويم نتاج أبناء عصورهم ، ولكنهم – مع الأسف ضاعوا في دوامة المنطق ، وفي الوقوف عند جزئيات لا تغفي ولا تسمن ، فضاعوا ، وأضاعوا النقد ، كما أضاعوا البلاغة نفسها .

هذه العوامل وسوها تصافرت جمِيعاً على خنق العمل الفني وواده ، ودفعه بعنف إلى الانحدار ، وأدت بكثير من الباحثين اليوم إلى أن يصفوا العصر كله بصفة الانحطاط ، وأعشت عينيهما من أبصار بعض اللمعات البراقة الخاطفة التي كانت تلمع وتبرق بين الحين والحين عند شاعر وآخر ، وفي موضوع موضوع ، وفي قطر قطر .

\* \* \*

## الفصل الثالث

### المَنْبِئُ الْفِكْرِيُّ وَالْفَتَنِيُّ

لو تتبعنا الإنتاج الشعري الذي وصل الى أيدينا من تراث أبناء هذه العصور ، وأردنا رد كل فكرة الى منابعها ، وإلحاقوها بأصولها لوجدنا أن قسما كبيرا من هذا التاج يرتد الى الدين ، سواء أكان قرآنـا كريما أم غير قرآن . وقسما آخر يرتد الى شعر القدماء الجاهليين والإسلاميين والعباسيين . وقسما ثالثا الى العلوم المختلفة وعلى رأسها المنطق . وقسما أخيرا يتصل بالبيئة التي عاشوا فيها .

ولو درسنا نهج القصيدة الذي اتباعه في منظوماتهم لرأيـاه على صنوف وألوان . فمـنه ما قـلد الجـاهـلـيـنـ والـشـعـرـاءـ الـأـمـوـيـنـ وـمـنـهـ ماـ قـلـدـ الـمـحـدـثـيـنـ كـبعـضـ قـصـائـدـ أـبـيـ نـوـاسـ وـعـصـبـتـهـ ، وـمـنـهـ مـاـ آـثـرـ أـنـ يـكـونـ عـلـىـ شـكـلـ المـقـطـعـاتـ القـصـيرـةـ .

هـذـاـ التـلـوـينـ فـيـ نـهـجـ القـصـيـدـ ، لمـ يـكـنـ أـبـنـاءـ الـعـصـرـ الـمـلـوـكـيـ وـالـعـشـمـانـيـ أـوـلـاـنـدـ فـيـهـ ، وـلـكـنـ أـبـنـاءـ الـعـصـرـ الـعـبـاسـيـ هـمـ الـذـيـنـ طـلـعـواـ بـهـ وـتـبـنـوـهـ . وـالـفـرقـ بـيـنـ الـعـصـرـيـنـ أـنـ الـعـبـاسـيـنـ الـذـيـنـ غـرـدـواـ عـلـىـ مـنـهـجـ الـقـدـمـاءـ كـانـوـاـ يـصـدـرـوـنـ عـنـ مـبـداـ رـاسـخـ ، وـمـذـهـبـ وـاضـحـ ، وـشـعـورـيـةـ ظـاهـرـةـ ، وـكـانـوـاـ يـقـصـدـوـنـ إـلـىـ الشـذـوذـ ، لـاـ لـأـنـ مـنـهـجـ الـقـدـمـاءـ خـاطـئـ ، وـلـاـ لـأـنـهـمـ جـمـيعـاـ يـعـيشـوـنـ فـيـ بـيـثـةـ تـخـتـلـفـ عـنـ بـيـثـةـ السـابـقـيـنـ ، بلـ لـأـنـهـمـ يـرـيدـوـنـ الشـذـوذـ قـاصـدـيـنـ ، وـيـسـعـونـ إـلـيـهـ عـامـدـيـنـ نـكـاـيـةـ بـالـعـربـ وـالـعـروـبـةـ ، وـكـلـ مـاـ يـعـتـدـ إـلـيـهـمـ بـصـلـةـ . أـمـاـ أـبـنـاءـ هـذـهـ الـعـصـورـ فـجـنـوـحـهـمـ لـيـسـ صـادـراـ عـنـ مـبـداـ ، وـلـاـ مـنـبـثـاـ عـنـ عـقـيـدـةـ ، وـإـنـماـ هـوـ تـقـلـيـدـ مـحـضـ ، وـاتـبـاعـ صـرـفـ ، وـلـحـاقـ عـشـوـانـيـ بـالـقـدـمـاءـ

أصابوا أم أخطأوا ، اهتدوا أم ضلوا ، آمنوا أم كفروا . ولعل هذا التقليد جانب من جوانب الضعف في العصر الذي قلنا : إن أبناءه ارتبتوا بالماضي أكثر مما ارتبوا بواقعهم .

\* \* \*

ونتساءل عن سر الضعف في أدب هذه العصور ، والسبب الذي أدى إلى أن يصوغ الأدباء إنتاجهم على صورة تختلف عما كان يصوغه القدماء . ونفتئش عن الجواب الشافي ، وتفق أعيننا على أسباب كثيرة للضعف مررنا بها ، ولكنها لم تكن العلة الحقيقة ، والداء الأصيل ، بقدر ما كانت مساعدة على تفشي المرض ، واستفحال الداء .

وتقف المشكلة اللغوية – التي أشرنا إليها من قبل – في مقدمة العلل ، وتحتل المقام الأول في نشوء الضعف بل في خلق العقم الذي أصيب به العصر كله .

ويمكن أن نوضح المشكلة اللغوية بما نسميه «**الازدواج اللغوي**<sup>(١)</sup>» .

وليس المقصود هنا مجرد الازدواج العادي الشائع ، وإنما اتساع مسافة الخلف بين حديث الناس ولغة النظم ، بحيث توشك لغة النظم أن تصير لغة أجنبية بالقياس إلى الناظم وإلى أبناء عصره .

أما الازدواج اللغوي العادي الذي لا يتجاوز النطق الصوتي للكلمات وخارج الحروف ، وجزئيات النحو ، وما إلى ذلك ، مما نلحظه بين قطر قطر ، أو بلد بلد ، أو سبي وسي ، فليس ذلك ازدواجاً لغوياً .

لكنه عندما يتصل الأمر بقواعد النحو الأساسية ، وبالمادة اللغوية من ناحية المفردات والتركيب حين تغير دلالتها تغيراً جوهرياً ، أو حين يقلّ القدر المشترك من ألفاظ اللغتين يكون الازدواج اللغوي الذي قصدناه ، وتكون المشكلة اللغوية .

---

(١) انظر كتاب الدكتور عبد العزيز الأهوازي : ابن سناء الملك ومشكلة المعم والإبتكار في الشعر .

إن لغة الشاعر الغنائي وشعره ليست وسيلة تفاهم مع الآخرين – كما هو شأنها في الحياة العملية – وإنما هي ذوب مشاعر ، وتدفق وجдан ، وانسياب عاطفة ، وتررقف أحاسيس تناسب من القلب والخيال قبل أن تكون لغة عقل .

وإذا انفصلت اللغة عن حياة الشاعر ، وكانت بالنسبة إليه أجنبية أو كالأجنبية بطل سحرها في نفسه قبل كل شيء ، وسقط التجاوب العاطفي بينه وبينها ، وأصبحت عاجزة عن أداء ما اختلجم في الوجدان ، وتهجّت به العاطفة .

والشاعر الحق هو الذي امتلك الأداة اللغوية امتلاكاً تاماً ، وقدر على تصريفها في السبيل التي يريد ، واستطاع توجيهها في أغراضه وفنونه جيداً .

وشعراء هذه العصور لم يملأوا اللغة ، ولم يتقنوا إتقان الشعراء الباهلين ، والإسلاميين والأمويين ، بل لم يتقنوا كما أتقنها شار بن برد الأعجمي الذي أخرجه أبوه إلى الصحراء ليتعلم اللغة وينهلها من ينابيعها الأصلية . ويدلنا على ذلك قول الأصبعي : كنت أشهد خلفَ بن أبي عمرو بن العلاء وخلفاً الأحمر يأتيان بشاراً ، ويسلمان عليه بغایة التعظيم ، ثم يقولان : يا أبي معاذ ، ما أحدثت؟ فيخبرهما وينشدهما ، ويسألانه ويكتبان عنه ، متواضعين له ، حتى يأتي وقت الظهور ، ثم ينصرفان عنه ، فأتياه يوماً ، فقالا له : ما هذه القصيدة التي أحدثتها في سلمٍ بن قتيبة؟ قال : هي التي بلغتكم . قالا : بلغنا أنك أكررت فيها من الغريب . فقال : نعم ، بلغني أن سلمـاً يتباصر بالغريب ، فأحببت أن أورد عليه ما لا يعرفه . قال : فأنشدناها . فأنسدـهما :

بكرا صاحبِي قـبـلـ المـجـيرـ إنـ ذـاكـ النـجـاحـ فـيـ التـبـكـيرـ  
حتى فرغ منها . فقال له خلف : لو قلت يا أبي معاذ مكان « إن ذاك النجاح  
في التبكيـرـ » : « بكـرا فالـنجـاحـ فـيـ التـبـكـيرـ » كان أحسن . فقال شـارـ : بـنـيـتها  
أعـرـابـيـةـ وـحـشـيـةـ ، فـقـلـتـ : « إنـ ذـاكـ النـجـاحـ فـيـ التـبـكـيرـ » كماـ يـقـولـ الأـعـرـابـ  
الـبـدوـيـوـنـ : ولوـ قـلـتـ : « بـكـرا فالـنجـاحـ » لـكانـ هـذـاـ مـنـ كـلـامـ الـمـوـلـدـيـنـ ، ولاـ يـشـبـهـ  
ذـاكـ الـكـلـامـ ، ولاـ يـدـخـلـ فـيـ مـعـنـىـ الـقـصـيـدـةـ » .

ألا نرى أن شـارـاـ – وهوـ الشـاعـرـ الـأـعـجـمـيـ – عـرـفـ مـنـ أـسـرـارـ الـلـغـةـ ، وـفـنـونـ

صوغها ، ما مكنته أن يلائم بين الغريب الذي أورده فيها وبين صوغ عبارات ذلك الغريب ، وجعله يفضل عبارة على عبارة لأنها أقرب إلى الأسلوب الذي أراد ، ولو غير حرفا واحدا لكان ذلك من كلام المولدين لا من كلام الأعراب ، وهو في موقف التحدي ؟ .

ويتمثل ضعف الشعراء الذين عاشوا في هذه العصور في الانحطاط اللغوية ، وال نحوية التي يقعون فيها ، وفي العامية يقرزون بينها وبين اللغة الفصيحة ، وفي انعزالم عن الجمahir الكبير من الشعب الى جمهور صغير من المدرسين والفقهاء وكتاب الدواوين .

تأمل قول السيد حسين الأدكاوي يرثي الشيخ العشماوي (١) :

علماءَهُ مِنْ مُبْتَدِيٍّ أَوْ مُنْتَهِيٍّ  
بِالْمَجْدِ عَنْ ثُوبِ التَّأْسِفِ يَتَنَاهِي  
أَوْ لِلْبَخَارِيِّ الصَّاحِحِ الْأُوْجَهِ  
فَالْشَّافِعِيِّ نَادِيَ لِيَوْمِ مَصَابِهِ  
يَا أَمَةَ الْإِسْلَامِ بَلْ يَا أَهْلَ الْمَهْدِيِّ  
قَدْ مَاتَ عَشْمَاوِيَّكُمْ تَبَالَمْنَ  
مَنْ بَعْدَهُ لِلترْمذِيِّ وَمُسْلِمْ  
أَوَاهَ ضَاعَ مَذَاهِيِّ وَتَفَقَّهِيِّ

هل تحس في هذه الأبيات بغير كلمات رصفها الشاعر وملأ بها فراغ الأبيات؟ بل تأمل المعنى ولماذا يكون الاشتغال بالمجده مانعا لصاحبه من لبس ثوب التأسف أو جبئته؟ هل يعني ذلك بأنه يجب على تلاميذ الراحل إلا يشتغلوا عن تشيع جنازته ، والعزاء فيه بالذهب الى حلقات الدرس ، أم ماذا يعني ؟ وتأمل استعمال قوله «الأوجه» في البيت الثالث ، وعطف «تفقهي» وهو مفرد ، على «مذاهبي» ، وهو جمع؟ أيرضى النحو بهذا؟ بل أيرضى طالب متاذب في عصرنا أن ينسب اليه مثل هذا القول ؟

وتأمل قول الأمير منجك :

ذَهَبَ الشَّرَاعَ وَضَلَّتِ الْمُلَاحَ  
فِي جَنْحِ لَيلٍ مَا لَذَاكَ صَبَاحَ  
وَقُولُ الشَّاهِيْيِيْ :

(١) عجبات الآثار في التراث والأخبار للجبرتي ١٩٦/١

أدركت مالا سولته شببيتي و فعلت ما لا ظنه شيطاني (١)

فالملأح جمع ملأح لم ترد في لغة العرب، ودخول لا النافية على الفعل الماضي لم ترد كذلك في لغة العرب إلا في صيغة الدعاء مثل «لا أراك الله مكروها». ولكن منجل والشاهيني لم يكلفا نفسيهما عناء البحث في صحة الأداء النحوي واللغوي، شأنهم في ذلك شأن أبناء عصرهم.

إن الكلمات لتكتسب دلالاتها الانفعالية وظلاها من استعمال الناس ، ومن اقتراحها في أذهانهم بأحداث ومناسبات ، فإذا ما عاشت في قلوب الناس حية ، نابضة بالحركة ، واستعملتها الشاعر ، بجذب الـ المشاعر ، وأثرَ في مستمعيه

أما إذا كانت مجهلة في أذهانهم ، مفقودة من ألسنتهم ، معزولة عن حيائهم ، وجاء بها الشاعر فقدت وهجها الأصيل ، وغدت مجرد رصف لأنفاظ مكملة في الكتب والمعاجم ، عديمة التاريخ ، والظلال ، والإيحاء ، والأضواء .

ولا نقصد بالازدواج اللغوي استعمال ألفاظ غريبة فحسب ، فالغراية قد تكون جزئية ، وهي مقبولة ، إذا كانت مفهومها إلى حد ما . أما إذا جهلت كما يجهل معنى لفظ أجنبي فلنها الكارثة .

إن المشكلة في الأزداج تمثل في نسبة الألفاظ المفهومة إلى غير المفهومة في الشعر لدى الجماهير . وإن الألفاظ غير المفهومة تزيد في عصور الأزداج اللغوي ، وهي التي تعوق الشعر ، وتجمدنه ، وتقلل جمهوره .

ولعل أخطر ما يتعرض له الشاعر في عصور الازدواج اللغوي أنه يضطر في أحيان كثيرة ، حين تعجز لغته التعبير عن مشاعره إلى أن ينصرف إلى اللالعب اللفظي بتلك اللغة من جانب ، إلى اصطدام المقطع العقلي من جانب آخر ، فتصبح أشعاره منظومات عقلية لها خصائص تختلف عن خصائص الشعر الأصيل .

هذا هو الشاب الظريف يريد أن يتغزل فنقول :

(١) خلاصة الأثر للمحى ٤١٤ و ١/٢١٢ :

رب طبّاخ مليح فاتنِ الطَّرفِ غَرِيرٍ  
مالكي أصبح لكن شغلوه بالقدور

إنه لم ينس في جو العاطفة المذهب المالكي ، والقدوري العالم صاحب المؤلف في الفقه الحنفي . ولئن جاء بهذه المصطلحات على سبيل التورية إنه دام العاطفة ، ومزق الفن الرفيع ، وابتغى من وراء ذلك كله إرضاء الفتنة الصغيرة المتعلمة لا إرضاء المحبوب ، ولا الجمhour الكبير .

وهذا ابن سناء الملك يقول في ثنايا قصيدة مدحية :

مكملٌ وسواه ناقصٌ أبداً  
كانه «كان» قد جاءت بلا خبرٍ  
غزا وطالت مغازييه وقد غُربتْ  
صلاته حين طال الغزو بالقصيرِ

في جو المديع ، يخشى الشاعر ألفاظ العلوم ، ويصف المدوح بالكمال ، ولا يرى أمامه إلا «كان» حين تنتقل من النقصان في رفع المبدأ أو نصب الخبر إلى التمام حين تكتفي بفاعل . كذلك فإنه يريد أن يقول شيئاً ما عن حروب الطوبية فلم يجد أمامه إلا مقارنتها بصلاته التي صارت مقصورة لأنشغاله بالحروب . وينخل إلينا أن رسالة الشعر بعيدة عن هذا الكلام وأنها ترفض كل هذا أن تضممه إلى عالم الشعر .

ونريد أن ننتقل من هذه المقدمة إلى نتيجة منطقية طبيعية هي أن انزواء الشاعر في ركن صغير من المجتمع أبعده عن العالم الكبير الذي تضيّع فيه الآلام وتشوّر فيه المأسى ، وتعيث به أيدي الظالمين . إن هذا الانزواء حرم الشعراً من مشاركة الجمهور في مشاعره ، وقيده عن تعبئة المشاعر في عصر هو أحوج ما يكون فيها إلى تعبئة ، فالحروب الصليبية تسحق الشرق العربي ، وتهدى كيانه ، وتمزق وحدته ، وتتدوس مقدساته ، وحرّوب المغول تتواتي ، وجيش المسلمين تتناثر على كل شبر من العالم الإسلامي ، والقلاع تبني من رؤوس القتلى ، والأنهار تجري دماء حمرا ، والحضارة تخنق وتذروها الرياح ، والمماليلك في مصر وبلاد الشام ، ثم حكام بنى عثمان يعيشون في الأرض فسادا ، ويظلمون وينهبون وي فعلون الأفاعيل ، والشعراء سادرون غافلون يتر بصون بالتورية الدوائر ليصيدوها في بيت شعري محكم

النظم ، يثير إعجاب المتعلمين .

وما يقال عن المجتمع يقال عن علاقة الشاعر بحياته الخاصة ، وبيته المحدودة ، وعواطفه الذاتية . إن الشاعر العاشق يهمه أن تقرأ حبيبته شعره ، وأن تفهمه حين تسمعه ، وأن يثير فيها إعجابها بمحبها . كما كان يفعل الشعراء القدامى كثمر بن أبي ربعة الذي قال :

لَيْتْ هَنْدًا أَنْجَزْنَا مَا تَعَدَّ  
وَشَفَقْتُ أَنْفَسَنَا مَا نَجَدَ  
وَاسْتَبَدَّتْ مَرَّةً وَاحِدَةً  
إِنَّمَا الْعَاجِزُ مَنْ لَا يَسْتَبَدَّ

هذا الشعر تفهمه هند ، وتدرك مغزى الشاعر ، وهدفه ، وقد يقترب في نفسها ، قبيل سلوكيها وتصرفاتها ، ويصل الشاعر بعد ذلك الى ما يريد . أما أن يورد لها ألفاظ الفقه والنسخ والتاريخ واللغافية ، وما الى ذلك فانه سوف يقذفها الى عالم غريب لا تفهمه أولا ، ولا يؤدي الى غرض المحب أخيرا .

هذا هو الشاب الظريف الذي طالما أعجب به الفقهاء ، وتعلم عصره يتغزل فيقول :

أَسِيرُ أَجْفَانَ نَحْدَهُ أَسِيل  
فِي حَبٍّ مِنْ حَظِّي كَشَعْرِ لَه  
لَيْسَ خَلِيلًا لِي ، وَلَكِنَّهُ  
يَسْارِدُهُ جُرْتُ عَلَى خَصْرٍ

لقد أخطأ الشاب الظريف في فهم رسالة الشعر ، ولم يدرك أن الغزل موجه الى حبيبة ، لا الى فقهاء ومناطقة ، ونحوين ، وأن الحبيبة هي التي تبل صدأه ، وتداوي جرحه، لا هؤلاء المتعلمون .

\*\*\*

هناك ظاهرة أخرى في شعر هذه العصور هي الراكاك . والراكاك في الأسلوب غير العامية فيه . إن الراكاك تنشأ عن عدم تمكن الأديب من اللغة التي يكتب بها ، لافتقاره الى معرفة أصولها ، وإدراك أسرارها ، ولقلة بصره بالفرق الدقيقة بين دلائل

المفردات ومعاني التراكيب ، ومتاسبات الجمل وروابطها .

ليست الركاكة هي الخطأ في اللغة ، واستعمال الكلمة ، وإنما هي في العجز عن التصرف باللغة تصرف من يملك زمامها ، ويعرف أسرارها ، ويقدر على تأليفها تأليفاً محكماً ، ونظمها نظماً متسائلاً منسجماً .

إن المثل الواقعي للركاكة هو ما يحسه ابن اللغة فيمن يكتب أو يتكلم بلغته من أبناء اللغات الأجنبية حين يكون هذا الأجنبي قد درس اللغة بعيداً عن وطنها الأصيل .

والركاكة – بهذا المعنى – لا يحسها إلا من كان حظه من إتقان اللغة عظيماً ، بأن يكون قد ولد في بيئة تتكلّمها ، أو يكون قد طالت قراءته لنصوصها الممتازة . فإن استطاع الجمع بين الأمرين ، وكان ذا موهبة لغوية ، وذوق وحس في التفريق بين جرس الكلمات ، وتنعيم الجمل ، وموسيقية العبارات كان الحكمَ الأول في القضية .

يؤدي إلى الركاكة – إذن – الجهل باللغة من جهة ، وبذل الجهد والعرق والعناء في سبيل النظم من جهة ثانية ، والميل إلى العامية ومزجها بالشعر الفصيح من جهة ثالثة ، كما يؤدي إليها ضعف الحس الموسيقي عند الشاعر .

إن الأمثلة على الركاكة أكثر من أن تُحصى ويكتفينا أن نقرأ هذه الأبيات من ديوان الأرجاني .

هواهنَ . لم يطرُب لأن يتفرغا  
وأرشفها دوني أراكا مغضّغا  
تري سحر عينيها لذينك متغَا<sup>(١)</sup>  
ولكنما يمسين بالهجر لدَغا  
ملاء وغادرن الجوانح فرَّغا  
على العبس أقماراً من العيد بزَغا

وفي الحي أترب إذا شغل الفتى  
ظلمن الشابا الغرّ لما صقلها  
وفي مستدار الخد من كل غادة  
عقارب وصل لا يضرك وصلها  
سفرن لنا حتى تركن عيوننا  
فما لي أحب الآفلين وقد أرى

(١) الأبيات من ديوان الأرجاني س ٢٦٤ . وموتنغا : مفسدا .

على حين ألوى الحلم بالجلهل كبيرة  
وغمّ مني الرأس شيب تفسغاً  
وكم ليلة يا ليل قصرت طولها  
و قضيت عيشاً بالبطالة أرغاً  
  
وأخيراً ، فإن أبناء هذه العصور لم يقعوا في المشكلة اللغوية ، ولا في الركاكة  
معها فحسب وإنما أغرقوا في العامية إغراقاً كبيراً ، ثم ابتدعوا هذه العامية أو زاناً  
تتلاءم معها ، فخرجوها بألوان من الأوزان كالدوبيت ، والرجل ، والمواليا ، والكان  
وكان ، والقوما<sup>(٢)</sup> . ونظموا عليها شعراً كثيراً حتى بلغ بهم الأمر في آخر المطاف  
أن فضلواها على الأوزان التقليدية القديمة - في كثير من المناسبات - .

ختاما:

ليس بإمكان باحث منصف أن يصف هذا العصر بصفة واحدة ، كما لا يستطيع أن يحكم عليه حكماء واحدا ويقيس أوله بأخره ، ويقرن شاعرا بشاعر ، وبيئة بيئه ، وإنما يستطيع أن يقول مطمئنا : إن المؤازين اضطربت ، والتفاوت بين الشعراء اتسع ، والقيم اختلت ، واللغة مادَّ ، وكان إلى الفعل أميل منه إلى أي شيء آخر .

• • •

وآخر دعواهم أن : الحمد لله رب العالمين .

بکری شیخ امین

(١) تفخيم : انتشر .

(٢) الرفق : سمة العيش وخصيـه .

(٢) انظر تفصيل هذه الأوزان وشهادتها في كتاب أحمد الهاشمي ، ميزان الذهب ص ١٤٨ - ١٥٧ .

# المصادر والمراجع

- ١ ابن أبي اصيبيعة : عيون الأنباء في طبقات الأطباء . المطبعة الوهبية ، القاهرة، م ١٨٨٢ هـ ١٣٠٣
- ٢ ابن الأثير : الكامل . مطبعة البابي الحلبي ، القاهرة ، م ١٣١٢ هـ
- ٣ ابن إياس : بدائع الزهور . مطبعة بولاق ، القاهرة ، م ١٩٥٠ هـ
- ٤ ابن بشكوال : الصلة . مكتبة الحانجي ، القاهرة ، م ١٣١٢ هـ
- ٥ ابن تيمية : الفتاوی . مطبعة كردستان العلمية ، القاهرة ، م ١٣٢٦ هـ
- ٦ ابن تيمية : مجموعة الرسائل . مطبعة المنار ، القاهرة ، م ١٣٤٩ هـ
- ٧ ابن الجوزي : صفة الصفوة . حيدر آباد ١٣٥٥ هـ
- ٨ ابن حجة : خزانة الأدب . مطبعة بولاق ، القاهرة ، م ١٢٧٣ هـ
- ٩ ابن حنبل : المسند . دار المعارف ، القاهرة ، م ١٩٤٩ هـ
- ١٠ ابن خلkan : وفيات الأعيان . مكتبة النهضة المصرية ، القاهرة م ١٩٤٨ هـ

- ١١ ابن دشيق : الشعر والشعراء . دار احياء الكتب العربية ،  
القاهرة ١٣٦٤
- ١٢ ابن الطقطقي : الفخرى في الآداب السلطانية . مكتبة العرب ،  
القاهرة ١٣٣٩
- ١٣ ابن عجيبة : إيقاظ الهمم في شرح الحكم . مطبعة مصطفى البابي  
الحلبي القاهرة ١٩٦١ م
- ١٤ ابن عجيبة : معراج الشوف إلى حفائق التصوف . مطبعة مصطفى  
البابي الحلبي ، القاهرة
- ١٥ ابن عربي : ترجمان الأشواق . مطبعة صادر ، بيروت ١٩٦١ م
- ١٦ ابن عربي : دخائر الأعلاق شرح ترجمان الأشواق . المطبعة  
الأنسية ، بيروت ١٣٣٢ هـ
- ١٧ ابن القيم : أعلام الموقعين . دار الكتب الحديثة ، القاهرة  
١٩٦٩ م
- ١٨ ابن معصوم : سلافة العصر . القاهرة ، ١٣٢٤ هـ
- ١٩ ابن النديم : الفهرست . المكتبة التجارية الكبرى ، القاهرة  
١٣٣٨ هـ
- ٢٠ ابن واصل : مفرج الكروب . مطبعة جامعة فؤاد الأول ،  
القاهرة ١٩٥٣ م
- ٢١ ابو داود : مسند أبي داود . مطبعة أنصار السنة ، القاهرة ،  
١٩٤٨ م
- ٢٢ ابو الفداء : تاريخ أبي الفداء (لامط . لات) .
- ٢٣ الاصفهاني العماد الكاتب : خريدة القصر . بلجنة التأليف ،  
القاهرة ١٩٥١ م

- ٢٤ الأصفهاني أبو الفرج : الأغاني . دار الكتب ، القاهرة .
- ٢٥ الأمين محسن : أعيان الشيعة . مطبعة الانصاف ، بيروت  
م ١٩٦٠
- ٢٦ الأنصارى عبد القدوس : تاريخ مدينة جدة . مطابع الأصفهاني ،  
جدة م ١٩٦٣
- ٢٧ الأهواى عبد العزيز : ابن سناء الملك . مكتبة الأنجلو المصرية ،  
القاهرة م ١٩٦٢
- ٢٨ البتونى محمد لبيب : الرحلة الحجازية . المطبعة الجمالية ،  
القاهرة ه ١٣٢٩
- ٢٩ بدوى أحمد : الحياة الأدبية في عصر الحروب الصليبية .  
مكتبة نهضة مصر ، القاهرة م ١٩٥٤
- ٣٠ بروكلمان : تاريخ الشعوب الإسلامية . دار العلم  
للملايين ، بيروت م ١٩٤٨
- ٣١ بستانى بطرس : دائرة المعارف
- ٣٢ البسطامى عبد الرحمن : مناهج التوسل في مباحث الرسل ، مطبعة  
الحوائب ، الآستانة ه ١٢٩٩
- ٣٣ البلوى يوسف : ألفباء . المطبعة الوهبية ، مصر ه ١٢٨٧
- ٣٤ بيطار محمد بهجت : الرحلة التجديدية الحجازية .  
المطبعة الجديدة ، دمشق م ١٩٦٧
- ٣٥ الترمذى : صحيح الترمذى مطبعة البابى الحلبي ،  
القاهرة م ١٩٣٧
- ٣٦ تغري بردى : النجوم الزاهرة دار الكتب المصرية ،  
القاهرة م ١٩٥٦

|    |                      |                                          |                                       |
|----|----------------------|------------------------------------------|---------------------------------------|
| ٣٧ | توتل فردينان         | أخبار الموارنة . المطبعة الكاثوليكية ،   | بيروت                                 |
| ٣٨ | التوحيدى أبو حيان    | الامتناع والمؤانسة . لجنة التأليف ،      | القاهرة م ١٩٣٩                        |
| ٣٩ | الشعالى              | يتيمة الدهر.المطبعة الخنفية،دمشق ١٣٠٣ هـ |                                       |
| ٤٠ | Jasir Hamd           | مدينة الرياض عبر أطوار التاريخ .         | دار الإمامة ، الرياض ١٩٦٦ م           |
| ٤١ | الحضر خليل والفاخوري | تاريخ الفلسفة العربية . مؤسسة بدران ،    | بيروت ١٩٦٦ م                          |
| ٤٢ | حتى فيليب            | تاريخ العرب . دار الكشاف ، بيروت         | ١٩٦٥ م                                |
| ٤٣ | حسن ابراهيم حسن      | نظم الاسلامية . مكتبة النهضة             | المصرية ، القاهرة م ١٩٧٠              |
| ٤٤ | حسن ابراهيم حسن      | تاريخ الاسلام السياسي . مكتبة            | نهضة مصرية ، القاهرة م ١٩٤٨           |
| ٤٥ | حسن علي ابراهيم      | دراسات في تاريخ المالكية البحرية .       | مكتبة النهضة المصرية ، القاهرة م ١٩٤٨ |
| ٤٦ | حتى                  | قول آغاسي . عثماني اوردوسي               |                                       |
| ٤٧ | حمزة عبد اللطيف      | الأدب المصري .... القاهرة (لات)          |                                       |
| ٤٨ | حمزة عبد اللطيف      | الحركة الفكرية في مصر في العهدين         |                                       |
| ٤٩ | الحموي ياقوت.        | الأيوبي والعثماني.دار الفكر، مصر ١٩٤٧    | معجم البلدان . دار صادر ، بيروت       |

|    |                    |                                                                              |
|----|--------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٠ | الخزرجي علي        | : العقود المؤلثية في تاريخ الدولة الرسولية .<br>مصر ١٩١١ م                   |
| ٥١ | داغر اسعد          | : فهارس الكتاب العربية . دار الصياد ،<br>بيروت ١٩٤٧ م                        |
| ٥٢ | داغر أسعد          | : دليل الأعارات إلى علم الكتب وفن المكاتب<br>مطابع صادر ريحاني، بيروت ١٩٤٧   |
| ٥٣ | دباغ عائشة         | : الحركة الفكرية في حلب . دار الفكر ،<br>بيروت ١٩٧٢ م                        |
| ٥٤ | دخلان أحمد زيني    | : خلاصة الكلام في بيان أمراء البلد<br>الحرام . المطبعة الخيرية ، مصر ١٣٠٥ هـ |
| ٥٥ | دهان سامي          | : الفنون الأدبية — الغزل — . دار المعارف<br>القاهرة                          |
| ٥٦ | ديورانت ويل        | : تاريخ الحضارة . بخنة التأليف ، القاهرة<br>١٩٤٩ م                           |
| ٥٧ | الذهبي             | : تاريخ الاسلام . مكتبة القدسي ، القاهرة<br>١٣٦٧ هـ                          |
| ٥٨ | الذهبى             | : ميزان الاعتدال . مطبعة السعادة ، القاهرة<br>١٣٢٥ هـ                        |
| ٥٩ | الذهبى             | : دول الاسلام مطبعة دائرة المعارف النظامية ،<br>حيدر آباد ١٣٣٧ هـ            |
| ٦٠ | الرافعى مصطفى صادق | : تاريخ آداب العرب . المطبعة التجارية ،<br>القاهرة ١٩٥٩ م                    |
| ٦١ | رشيد الدين         | : جامع التواريخ . وزارة الثقافة ، القاهرة .<br>١٩٦٠ م                        |

- ٦٢ رفعت ابراهيم : مرآة الحرمين . دار الكتب المصرية ،  
القاهرة ١٩٢٥ م
- ٦٣ الزبيدي : تاج العروس . مطبعة بولاق ، القاهرة
- ٦٤ الزركلي خير الدين : الأعلام . مطبعة كونستاتوماس ، القاهرة  
م ١٩٥٤
- ٦٥ زيدان جورجي : استبداد المالك . مطابع الملال ، القاهرة  
م ١٨٩٦
- ٦٦ السباعي أحمد : تاريخ مكة . مطابع دار قريش ، مكة  
م ١٣٨٢
- ٦٧ السبكي : طبقات الشافعية الكبرى . المطبعة الحسينية ،  
القاهرة م ١٣٢٤
- ٦٨ السخاوي : الضوء اللامع . مكتبة القديسي القاهرة ١٣٥٣ م
- ٦٩ سركيس : معجم سركيس . مكتبة سركيس ، القاهرة ١٩٢٧
- ٧٠ سلام محمد زغلول : الأدب في عصر صلاح الدين . مؤسسة الثقافة  
الجامعة ، الاسكندرية ١٩٥٩
- ٧١ السيوطي : ذيل تذكرة الحفاظ للذهبي . حسام الدين المقدسي ،  
دمشق م ١٣٤٧
- ٧٢ السيوطي : بغية الوعاء . مطبعة جمالی وخانجي ، القاهرة ١٣٢٦
- ٧٣ السيوطي : حسن المحاضرة . مطبعة الكتبى ، القاهرة ١٣٢١
- ٧٤ السيوطي : تاريخ الخلفاء . المطبعة التجارية الكبرى ، القاهرة  
م ١٩٥٩

- ٧٥
- السيوطى : المزهر في علوم اللغة ، دار احياء الكتب العربية ،  
القاهرة
- ٧٦
- الشريف مصطفى كمال : رسالة في وحدة الوجود . مطبعة العلم ، دمشق  
١٩٦٩
- ٧٧
- الشعراني : الواقع الأنوار ( والطبقات الكبرى ) ، المطبعة  
الشرقية ، القاهرة ١٣٩٩ هـ
- ٧٨
- الشكعة مصطفى : فنون الشعر في مجتمع الحمدانيين . المكتبة  
الإنجليزية المصرية ، القاهرة
- ٧٩
- شيخ امين بكري : الحركة الأدبية في المملكة العربية السعودية .  
دار صادر ، بيروت ١٩٧٢ م
- ٨٠
- شيخ امين بكري : المعاهد التعليمية ومناهجها في الدول  
الاسلامية . مطبعة اليافي ، دمشق ١٩٥٥ م
- ٨١
- شيخو لويس : المخطوطات العربية للمكتبة النصرانية .  
المطبعة الكاثوليكية ، بيروت ١٩٢٤ م
- ٨٢
- صابات خليل : تاريخ الطباعة في الشرق . دار المعارف ،  
القاهرة ١٩٥٨ م
- ٨٣
- الصفدي : فرات الوفيات . دار الكتب المصرية ، القاهرة  
١٩٦٥ م
- ٨٤
- الصفدي : جنان الجناس . مطبعة الجواب ، القدسية  
١٢٩٩ هـ
- ٨٥
- ضييف شوقي : سلسلة فنون الأدب العربي – الرثاء – دار المعارف ،  
القاهرة

- ٨٦ الطباخ محمد راغب : اعلام النبلاء في تاريخ حلب الشهباء. المطبعة العالمية ، حلب ١٩٢٣ م
- ٨٧ طرازي فيليب : خزانة الكتب . مطابع صيقلی ، بيروت ١٩٤٧ م
- ٨٨ طلس محمد أسعد : عصر الانحدار . مكتبة الأندلس ، بيروت ١٩٥٧ م
- ٨٩ عانوبي أسامة : الحركة الأدبية في بلاد الشام خلال القرن الثامن عشر . المكتبة الشرقية ، بيروت ١٩٧١ م
- ٩٠ عبد الجبار عبدالله : الحياة الأدبية في قلب الجزيرة العربية . معهد الدراسات العالية ، القاهرة ١٩٥٩ م
- ٩١ العسقلاني ابن حجر : الاصابة . مطبعة شرف و خانجي ، القاهرة ١٣٢٣ هـ
- ٩٢ العسقلاني : لسان الميزان . حيدر آباد، الدكن ١٣٢٩ هـ
- ٩٣ العطار احمد عبد الغفور: قطرة من يراع . المطبعة المنيرية ، القاهرة ١٩٥٥ م
- ٩٤ العطار فريد الدين : اذكارة الأولياء . ليدن ١٩٠٥ م
- ٩٥ العطار نادر : تاريخ سوريا في العصور الحديثة . مطبعة الانشاء ، دمشق ١٩٦٢
- ٩٦ العطري عبد الغنى : ادبنا الضاحك . دار النهار ، بيروت ١٩٧٠ م
- ٩٧ عوض عبد العزيز : الادارة العثمانية . دار المعارف ، القاهرة ١٩٦٩ م
- ٩٨ عيسى عبد القادر : حقائق عن التصوف . حلب (لا.ت)

- ٩٩ الغزالي
- ١٠٠ غراییه عبدالکریم : سوریہ فی القرن التاسع عشر . معهد الدراسات  
العالمیة ، القاهرۃ ١٩٦٢ م
- ١٠١ الغزی کامل : نهر الذهب فی تاريخ حلب . المطبعة المارونیة .  
حلب ( لا . ت . )
- ١٠٢ الغزی نجم الدین : الكواكب السائرة . المطبعة الأمير کانیة ، بیروت  
م ١٩٤٥
- ١٠٣ فروخ عمر : التصوف فی الاسلام . مکتبة منیمة ، بیروت  
١٣٦٦ هـ
- ١٠٤ فرید بلک محمد : تاریخ الدوّلۃ العلییۃ العثمانیۃ . مطبعة البابی الحلی ،  
القاهرۃ ١٨٩٦ م
- ١٠٥ فهیی اسماء : مبادیء التربیۃ الاسلامیة . بلخنة التأليف ، القاهرۃ  
م ١٩٤٧
- ١٠٦ فيصل شکری : محاضرات فی نصوص من الدول المتابعة  
(أمال جامعیة)
- ١٠٧ فيصل شکری : تطور الغزل . مطبعة جامعة دمشق .
- ١٠٨ القاسمی احمد سعید : قاموس الصناعات الشامیة . موتون ، باریس  
م ١٩٦٠
- ١٠٩ القفطی : آنیاء الرواۃ . دار الكتب المصرية ، القاهرۃ ١٩٥٠ م
- ١١٠ کحالة محمد علی : معجم المؤلفین . مطبعة الترقی ، دمشق ١٩٥٧ م

- ١١١ كرد علي محمد : خطط الشام
- ١١٢ الكسم حسين : نفائس المخطوطات في دور كتب المدنة المنورة ١٩٢٨
- ١١٣ الكفراوي عبد العزيز : تاريخ الشعر العربي . مطبعة نهضة مصر ، القاهرة ١٩٦٨ م
- ١١٤ الكلباذى أحمد : التعرف للذهب لأهل التصوف . مطبعة الحانجى ، القاهرة ١٩٣٣ م
- ١١٥ مبارك زكي : المذاق النبوية ، دار الكاتب العربي ، القاهرة ١٩٦٧
- ١١٦ مبارك زكي : التصوف الاسلامي . مطبعة الرسالة ، القاهرة ١٩٣٦
- ١١٧ المحاسنی سليمان : حلول التعب والآلام بوصول أبي الذهب إلى بلاد الشام . دار الكتب الجديد ، بيروت ١٩٦٢ م
- ١١٨ المحبي : خلاصة الأثر . المطبعة الوهبية ، القاهرة ١٢٨٤ هـ
- ١١٩ المرادي محمد : سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر . مطبعة بولاق ، القاهرة ١٣٠١ هـ
- ١٢٠ مصطفى شاكر : محاضرات في تاريخ العصر العباسي (آمال جامعية)
- ١٢١ المقدسي : الروضتين . مطبعة وادي النيل ، القاهرة ١٢٨٧ هـ
- ١٢٢ المقرizi : الخطط . مطبعة المليجي ، القاهرة ١٣٢٤ هـ
- ١٢٣ المقرizi : السلوك . مطبعة لجنة التأليف ، القاهرة ١٩٣٤ م
- ١٢٤ المقرى : نفح الطيب . المطبعة الأزهرية ، القاهرة

- ١٢٥ منقريوس : تاريخ دول الاسلام
- ١٢٦ المناوي : الكواكب الدرية . الناشر احمد نشأة و محمود سكر  
القاهرة ١٩٣٨
- ١٢٧ النابلسي عبد الغني : الحضرة الأنثانية في الرحلة القدسية ، مطبعة  
جريدة الاخلاص ، القاهرة ، ١٩٠٢
- ١٢٨ النابلسي : الفتح الرباني والفيض الرحمنى . المطبعة الكاثوليكية  
بيروت ١٩٦٠
- ١٢٩ نادر أبیر : التصوف الاسلامي . المطبعة الكاثوليكية ،  
بيروت ١٩٦٠
- ١٣٠ النبهاني يوسف : الأنوار المحمدية من المواهب اللدنية .  
المطبعة الأدبية ، بيروت ١٣١٠
- ١٣١ النبهاني يوسف : شواهد الحق في الاستغاثة بسيد الخلق
- ١٣٢ نيكلسون رينولد : الصوفية في الاسلام . لجنة التأليف ،  
القاهرة ١٩٤٧
- ١٣٣ هاشمي أحمد : ميزان الذهب ،
- ١٣٤ هدارة مصطفى : اتجاهات الشعر العربي . دار المعارف ،  
القاهرة ١٩٦٣
- ١٣٥ اليافي عبد الكريم : دراسات فنية في الأدب بالعربي .  
مطبعة الجامعة السورية ، دمشق

**الدواوين :**

- ١٣٦ ديوان ابن التحاويدي : طبع بمصر بعنابة د.س. مرجليلوت ١٩٠٣ م
- ١٣٧ ديوان ابن دريد : مطبعة لجنة التأليف ، القاهرة ١٩٤٦ م
- ١٣٨ ديوان ابن عنين : طبع المجمع العلمي العربي ، دمشق ١٩٤٦ م
- ١٣٩ ديوان ابن الفارض : طبع مرسيليا ، مطبعة أرنولد ١٨٥٣ م
- ١٤٠ ديوان ابن مطروح : طبع مطبعة الجواب ، القدسية ١٢٩٨ هـ
- ١٤١ ديوان ابن معتوق : طبعه سعيد الشرتوني ، بيروت ١٨٨٥ م
- ١٤٢ ديوان أبي نواس : مطبعة مصر ، القاهرة ١٩٥٣ م
- ١٤٣ ديوان الأخطل : المطبعة الكاثوليكية ، بيروت ١٨٩١ م
- ١٤٤ ديوان الأرجاني : مطبعة جريدة بيروت ١٣٠٧ هـ
- ١٤٥ ديوان أسامة بن منقذ : المطبعة الأميرية ، القاهرة ١٩٥٣ م
- ١٤٦ ديوان بهاء الدين زهير : مطبعة دار صادر ، بيروت ١٩٦٤ م
- ١٤٧ ديوان الحلبي : مطبعة دار صادر ، بيروت ١٩٦٤ م
- ١٤٨ ديوان ابن الساعاتي : المطبعة الاميركانية ، بيروت ١٩٣٩ م
- ١٤٩ ديوان الأمير منجك : المطبعة الحنفية : دمشق ١٣٠١ هـ

## **المجلات**

- |     |                                 |
|-----|---------------------------------|
| ١٥٠ | مجلة المجمع العلمي العربي بدمشق |
| ١٥١ | مجلة المشرق                     |
| ١٥٢ | مجلة العرب                      |
| ١٥٣ | مجلة العرفان                    |
| ١٥٤ | مجلة المقتبس                    |
| ١٥٥ | مجلة المنهل                     |

## المصادر الفرنسية والإنجليزية

- 1 — BROWN W.G.; Travels in Africa, Egypt and Syria from the year 1792 - 1798. Cadell Davis and Longman, London 1799.
- 2 — GIBB H.; Islamic society and the West. Oxford University Press, New York, 1950.
- 3 — PAREJA; Islamologie. Imprimerie Catholique, Beyrouth 1957.
- 4 — NASSRALLAH J.; L'Imprimerie au Liban. Beyrouth 1948.
- 5 — QUATRMERE; Histoire des Mongoles. Oriental Press. Amester-dam 1968.
- 6 — RUSSEL A.; Voyage en Syrie et en Egypt pendant les années 1783 - 1785. London 1794.
- 7 — RUSSEL A.; The Natural History of Aleppo. Robinson, London 1794.
- 8 — LANE-POOLE S.; A History of Egypt in the Middle Ages. Methuen, London 1936.
- 9 — VOLNEY G.F.; Travels through Syria and Egypt in the years 1783 - 1784 - 1785. Robinson, London 1787.
- 10 — ZEINE N.; The emergence of Arab Nationalism. Khayat, Bey-routh 1958.

# فهرس المحتويات

مقدمة و توضيح

٥

## الباب الاول

### البيئة العامة في العصرين المملوكي والعثماني

|    |                                |
|----|--------------------------------|
| ١٣ | الفصل الأول : البيئة التاريخية |
| ١٣ | عهود العصر العباسي             |
| ٢٢ | ألب أرسلان                     |
| ٢٥ | الحروب الصليبية                |
| ٣١ | الغزو المغولي                  |
| ٣٨ | دولة المماليك في مصر والشام    |
| ٤١ | الحكم العثماني للبلاد العربية  |

|    |                                         |
|----|-----------------------------------------|
| ٤٤ | <b>الفصل الثاني : البيئة الاجتماعية</b> |
| ٤٤ | في عصر المماليك                         |
| ٤٩ | في عصر العثمانيين                       |
| ٥٦ | <b>الفصل الثالث : البيئة الثقافية</b>   |
| ٥٧ | في عصر الفاطميين والأيوبيين             |
| ٥٩ | في عصر المماليك والعثمانيين             |
| ٦١ | مراكز الثقافة                           |
| ٦٢ | المسجد                                  |
| ٦١ | الزاوية                                 |
| ٦٢ | الكتاب                                  |
| ٦٣ | المدرسة                                 |
| ٦٤ | مواد الدراسة                            |
| ٦٦ | المكتبات                                |
| ٧٤ | حركة النسخ والطباعة                     |
| ٧٦ | صناعة الورق                             |
| ٧٦ | الطباعة                                 |

## **الباب الثاني**

### **الفنون الشعرية التقليدية**

|     |                               |
|-----|-------------------------------|
| ٨١  | ظواهر عامة في الشعر والشعراء  |
| ٨٥  | الفصل الأول : المدح           |
| ٩٩  | الفصل الثاني : الرثاء         |
| ١١٥ | الفصل الثالث : الغزل          |
| ١٢٦ | الفصل الرابع : الفخر والحمامة |
| ١٣٧ | الفصل الخامس : الهجاء         |
| ١٤٩ | الفصل السادس : الوصف          |

## **الباب الثالث**

### **الفنون الشعرية المستحدثة**

|     |                                         |
|-----|-----------------------------------------|
| ١٦١ | مقدمة                                   |
| ١٦٥ | القسم الأول : الأشكال الشعرية المستحدثة |
| ١٦٧ | الفصل الأول : التاريخ الشعري            |
| ١٧٦ | الفصل الثاني : الألغاز والأحاجي         |

|     |                                          |
|-----|------------------------------------------|
| ١٨١ | الفصل الثالث : التشجير                   |
| ١٨٦ | الفصل الرابع : ذوات القوافي              |
| ١٩٠ | الفصل الخامس : القوافي المشتركة والملونة |
| ١٩٦ | الفصل السادس : الطرد والمعكس             |
| ١٩٧ | ١ - المخلّفات ✓                          |
| ١٩٩ | ٢ - ما لا يستعمل بالانعكاس               |
| ٢٠٢ | ✓ ٣ - الطرد مدح والمعكس هجاء             |
| ٢٠٣ | / ٤ - الطرد الأفقي مدح والشاقولي هجاء    |
| ٢٠٤ | ✓ ٥ - أشعار التبادل والمتوايلات          |
| ٢٠٦ | الفصل السابع : محبوب الطرفين             |
| ٢٠٩ | الفصل الثامن : الشعر الهندسي             |
| ٢١٨ | الفصل التاسع : ألوان أخرى من البديع      |
| ٢١٨ | / القصيدة المهملة                        |
| ٢١٩ | / القصيدة المعجمة                        |
| ٢١٩ | إهال كلمة وإعجام أخرى                    |
| ٢١٩ | إهال حرف وإعجام حرف                      |
| ٢١٩ | النثر شعر                                |
| ٢٢٠ | الجناس الغريب                            |
| ٢٢٠ | الجناس الملفق                            |

|     |                                          |
|-----|------------------------------------------|
| ٢٢١ | تساوي الآخر مع ما قبله                   |
| ٢٢٢ | كل كلة تبدأ بعين                         |
| ٢٢٢ | ظاء في كل كلمة                           |
| ٢٢٢ | النون في كل كلمة                         |
| ٢٢٢ | الشعر ذو الحروف المقطعة                  |
| ٢٢٢ | الشعر ذو الحروف الموصولة                 |
| ٢٢٢ | التوجيه بأسماء كتب                       |
| ٢٢٣ | تعريف الألفاظ العامية                    |
| ٢٢٤ | ✓ النظرية                                |
| ٢٢٧ | القسم الثاني : المعاني الشعرية المستحدثة |
| ٢٢٩ | الشعر الديني                             |
| ٢٣٣ | الفصل الأول : الشعر الصوفي               |
| ٢٣٦ | الحلول والاتحاد ووحدة الوجود             |
| ٢٤٠ | ابن الفارض                               |
| ٢٤٤ | ابن عربي                                 |
| ٢٥٢ | عفيف الدين التلمساني                     |
| ٢٥٤ | مصادر الشعر الصوفي                       |
| ٢٥٤ | ـ الشعر الديني                           |

|     |                                       |
|-----|---------------------------------------|
| ٢٥٦ | ب - الفزل                             |
| ٢٥٧ | ج - المثريات                          |
| ٢٥٨ | د - الرمز                             |
| ٢٦١ | <b>الفصل الثاني : المدائح النبوية</b> |
| ٢٦٩ | البدعيات                              |
| ٢٦٩ | التوسل بالرسول ﷺ                      |
| ٢٧٦ | <b>الفصل الثالث : الحشيشة</b>         |
| ٢٧٩ | <b>الفصل الرابع : شعر الفكاهة</b>     |
| ٢٨٨ | <b>الفصل الخامس: الإخوانيات</b>       |

## الباب الرابع

### الطوابع العامة للشعر في عصري المماليك والعثمانيين

|     |                                     |
|-----|-------------------------------------|
| ٢٩٧ | <b>مقدمة وتمييز</b>                 |
| ٢٩٩ | <b>الفصل الأول : مشكلات التقويم</b> |
| ٢٩٩ | تحديد العصر                         |
| ٣٠٢ | التبان في الفنون والأغراض           |
| ٣٠٤ | التبان بين الشعراء                  |

|     |                                                |
|-----|------------------------------------------------|
| ٣٠٨ | الفصل الثاني : المؤثرات العامة في العمل الشعري |
| ٣١٢ | الفصل الثالث : الجانب الفكري والفنى            |
| ٣١٣ | الازدواج اللغوي                                |
| ٣١٤ | الركاكة                                        |
| ٣١٨ | الختام                                         |
| ٣٢٠ | المصادر والمراجع                               |
| ٣٣٥ | فهرس المحتويات                                 |

